اركان اسسلام سيتعلق ام واوع (تحفة الإخوان بأجوبة مهمة تعلق باركان الإسلام) تأليف ساحة اشيخ عبدالعزرزين عبراللدين باز حفطالله جمع وسرسيب محسّر بن شايع بن عبد العربز الثاليع البالحري عبله و المستق الأسل الأثرى

دفر تعاون برائے دعوت وارث در شعبه بیرونی شهریان اسلطانه ریاض فون ۸۲۷۰۰۷ پوسٹ بحس منبر ۹۲۷۷۵ ریاض ۱۱۹۹۳ - سویدی روڈ ممکنت سوری عرب



(تحفة الإخوان بأُجُوبة مهمة تتعلق باركان الإسلام )

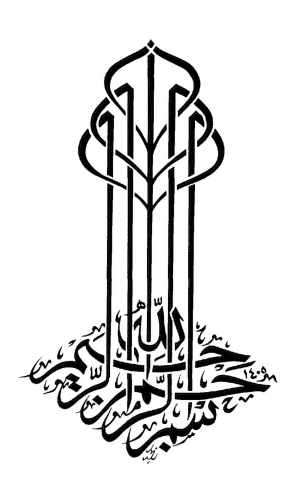
تأليف ساخه الشيخ عبد العزيزين عبد الندين باز حفظ الله مفتئ طب مسؤدي عرب

جمع ومتربتيب محسّ بن شايع بنء كرالعزيز الشايع

اُردویشرجهه ابوامرتم بن عبلی عبست ق ارجمل آتزی

د فتر تعاون برائے دعوت وارت د (شعبه بیرونی شهریان) سلطانه به ریاض فون ۲۲۲۰۰۷۸ پوسط بجس منبر ۹۲۹۷۵ ریاض ۱۱۹۹۳ - سویدی روڈ ملکت سعنگودی عرب

ارکان اسلام میتفاق مرکم و میافسی



# مقدمه

ٱلْحَمُدُ لِلّٰهِ الَّذِي خَلَقَ الثَّقَلَيْنِ لِعِبَادَتِهِ ' وأرسَلَ الرُّسُلَ بِذَلِكَ ' عَلَيْهِمُ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ ' وَ بَيَّنَ فِي كِتَابِهِ الْعَزِيْزِ وَسُنَّةِ رَسُولِهِ الأمِينِ تَفَاصِيلَ هٰذِهِ الْعَبَادَةِ الَّتِي خُلِقُوا لَهَا ' وأو حَبَ عَلَى الْعِبَادِ أَدَاءَ مَا فَرَضَ عَلَيْهِمُ مِنْهَا الْعِبَادَةِ اللَّهِ مَا حَرَّمَ عَلَيْهِمُ عَنُ إِخُلاصٍ لَهُ سُبُحَانَهُ وَرَغُبَةٍ وَرَهْبَةٍ ' وَوَعَدَهُمُ عَلَى وَ تَرُكُ مَا حَرَّمَ عَلَيْهِمُ وَالنَّعِيمُ المُقِيمُ فِي دَارِ الْكَرَامَة ' وَ اَشُهَدُ اَنُ لاَ إِلٰهَ اللَّهُ وَحَدُهُ لا شَرِيكَ لَهُ ' وَ اَسُهَدُ اَنَ لاَ اللهُ عَلَيْهِ وَ اللهِ وَأَصُحَابِهِ ' وَ مَنُ تَبِعَهُمُ بِإِحْسَانِ إِلَى يَوْمِ الدِّين ' امَّا بَعُدُ: وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَ آلِهِ وَأَصُحَابِهِ ' وَ مَنُ تَبِعَهُمُ بِإِحْسَانِ إِلَى يَوْمِ الدِّين ' امَّا بَعُدُ:

ہرفتم کی تعریف اللہ کے لئے ہے جس نے اپنی عبادت کے لئے جن وانس کی تخلیق فرمائی 'انبیاء ورسل علیہم الصلاۃ والسلام کی بعثت کا سلسلہ جاری کیا اور اپنی کتاب قر آن مجید میں اور اپنے رسول امین - صلی اللہ علیہ وسلم - کی سنت میں اس عبادت کی تفصیلات بیان فرما کیں 'ساتھ ہی بندوں پر یہ واجب قرار دیا کہ اخلاص کے ساتھ اللہ تعالیٰ ہے ثواب کی امید رکھ کر اور اس کے عذاب سے ڈرتے ہوئے اس کے فرائض کی ادائیگی کریں اور محرمات ہے بچیں 'پھر بندوں کے اس عمل کے صلہ میں فرائض کی ادائیگی کریں اور محرمات ہے بچیں 'پھر بندوں کے اس عمل کے صلہ میں اللہ نے ان سے اجرعظیم کا اور دار کرامت (جنت) میں دائمی نعموں کا وعدہ فرمایا - میں شمادت ویتا ہوں کہ اللہ کے سواکوئی معبود ہر حق نہیں 'وہ مکتا ہے 'کوئی اس کا شریک نہیں 'اور یہ بھی شمادت دیتا ہوں کہ محمد - صلی اللہ علیہ وسلم - اللہ کے بندے اور رسول و خلیل ہیں 'آپ پر اور آپ کے آل واصحاب پر اور تا قیامت ان کی تجی پیروی کرنے والوں پر اللہ کی طرف ہے رحمت وسلامتی نازل ہوتی رہے - ما بعد :

ار کان اسلام: عقیدہ' نماز'ز کوۃ'روزہ اور حج سے متعلق سوالات کے بیہ اہم جوابات ہیں'جن کو میں نے ایک کتاب کی شکل میں اکٹھا کر دیاہے' تاکہ ہر مسلمان کے لئے ان کا پڑھنااور ان سے استفادہ کرنا آسان ہو جائے 'اس کتاب کانام میں نے "تُحفّهُ الإحدُوانِ بِاَجُوبَةٍ مُهِمَّةٍ تَتَعَلَّقُ بِاَرْكَانِ الإسلام" ( يعنی اركان اسلام سے متعلق اہم فاوے) ركھائے -

میں اللہ تعالیٰ سے دعا گو ہوں کہ دہ اس کتاب کے ذریعہ مسلمانوں کو فائدہ پنچائے 'اور جن لوگوں نے اس کی نشر واشاعت میں حصہ لیاہے ان کو اجرعظیم سے نوازے 'بیٹک اللہ بڑاکرم نواز اور سخی ہے۔

وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى نَبيِّنا مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ وَ صَحُبهِ.

عبد العزیز بن عبد الله بن باز مفتی اعظم سعودی عرب رئیس مجلس کبار علماء رئیس اداره علمی تحقیقات دا فیآء

# عقيره

## سوال ١:

بعض اسلامی معاشرے میں بہت سی خلاف ورزیاں پائی جاتی ہیں 'جن میں سے بعض کا تعلق حلف 'قتم اور نذر وغیرہ سے بعض کا تعلق حلف 'قتم اور نذر وغیرہ سے بچ 'اور بعض کا تعلق حلف 'قتم اور نذر وغیرہ سے بچ 'اور چو نکہ ان میں سے بعض شرک اکبر کے قبیل سے ہوتی ہیں جن کے کرنے سے انسان دین سے خارج ہو جاتا ہے 'اور بعض اس سے ہلکی ہوتی ہیں 'اس لئے ان کے احکام بھی ایک دوسرے سے مختلف ہو سکتے ہیں 'اس لئے بہتر ہوگا کہ آپ ان لوگوں کے لئے ندکورہ مسائل کے احکام تفصیل سے بیان کردیں 'اور عام مسلمانوں کو بھی ان امور میں سستی و کا ہلی برتے سے منع بیان کردیں 'اور عام مسلمانوں کو بھی ان امور میں سستی و کا ہلی برتے سے منع کرتے ہوئے نصیحت فرمادیں؟

#### جواب :

ٱلْحَمَٰدُ لِلّٰهِ وَصَلَّى اللّٰهُ وَسَلَّمَ عَلَى رَسُولِ الله و عَلَى آلِهِ وَاَصْحَابِهِ و مَنِ اهْتَدَىٰ بِهُدَاهُ أَمًّا يَعُدُ:

بت سے لوگوں کو اس بات کی تمیز ہی نہیں ہو پاتی کہ قبروں کے پاس کیا کیا چیزیں مشروع ہیں اور کون کون سے کام شرک اور بدعت ہیں 'جبکہ بہت سے لوگ جمالت اور اندھی تقلید کے سبب بعض او قات شرک اکبر میں مبتلا ہو جاتے ہیں 'ایک صورت میں ہر جگہ کے علماء پر واجب ہے کہ وہ لوگوں کے لئے دین کو واضح کریں 'وحید اور شرک کی حقیقت ان سے بیان کریں 'اور ساتھ ہی ساتھ وہ انہیں شرک کے اسباب و وسائل نیز ان کے اندر پھیلی ہوئی نوع بنوع بدعتوں سے آگاہ کریں 'اکہ وہ اسباب و وسائل نیز ان کے اندر پھیلی ہوئی نوع بنوع بدعتوں سے آگاہ کریں' ناکہ وہ

# ان سے اجتناب کر سکیں 'اللہ تعالی کاارشاد ہے:

﴿ وَإِذَ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَنَقَ الَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَنَبَ لَتُبَيِّلُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ

(سورة آل عمران : ۱۸۷)

اور (اے پیغیروہ وفت یاد کرو) جب اللہ تعالیٰ نے کتاب والوں سے عہد لیا کہ تم اس کتاب کو (جو تنہیں دی گئی ہے) لوگوں سے (صاف صاف) بیان کر دینا اوراسے چھپانا نہیں۔

ایک دو سری جگه ارشاد فرمایا:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكَثُمُونَ مَا أَنَرُكَنَا مِنَ الْمَيِّنَتِ وَالْمُكَنَى مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّتَ لَكَنَاسِ فِي الْكِنَدِ أَوْلَتَهِكَ يَلْعَنْهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللَّعِنُوكَ ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَبَيْنَا لِلْعِنُولَ وَلَيْكُمُ اللَّهِ وَلَنَا النَّوْلُ الزَّحِيمُ ﴾ وَبَيْنَا النَّوَالُهُ الزَّحِيمُ ﴾

(سورة البقره: ١٥٩)

بیشک جو لوگ ہماری اتاری ہوئی کھلی نشانیوں اور ہدایت کی باتوں کو کتاب (تورات) میں ہمارے لوگوں سے بیان کر دینے کے بعد چھپاتے ہیں' ہیہ وہی لوگ ہیں جن پر اللہ لعنت کرتا ہے اور سب لعنت کرنے والے بھی لعنت کرتے ہیں' مگر جنہوں نے توبہ کی اور نیک بن گئے اور کھول کربیان کر دیا' تو ان کی توبہ میں قبول کرتا ہوں' اور میں بہت توبہ قبول کرنے والا' مهربان ہوں۔ نی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے :

"جو کسی جھلے کام کی رہنمائی کرے گا تو اسے بھی اس کام کے کرنے والے کے برابراجر ملے گا" (صحیح مسلم)

نیز آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا:

"جو راہ ہدایت کی دعوت دے گا تو اسے بھی اس کی پیروی کرنے والوں کے برابر اجر ملے گا' اور جو راہ ضلالت کرابر اجر ملے گا' اور جو راہ ضلالت کی طرف بلائے گا تو اس کے اوپر بھی اس کی پیروی کرنے والوں کے برابر گناہ ہوگا' اور بیا ان کے گناہوں میں کوئی کمی نہ کرے گا'' (صحیح مسلم)

نیز صحیحین میں معاویہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

''اللّٰہ تعالیٰ جس شخص کے ساتھ بھلائی کاارادہ فرما تا ہے اسے دین کی صحیح سمجھ عطا کر دیتا ہے''

علم کی نشرو اشاعت اور لوگوں کو اس کی ترغیب دلانے 'نیز علم کو چھپانے یا اس سے بے رخی برتنے سے دور رہنے کے سلسلہ میں اور بھی بہت ساری آیات و احادیث وارد ہیں۔

البتہ قبروں کے پاس جو طرح طرح کے شرک و بدعات اکثر ملکوں میں کئے جاتے ہیں تو یہ چیز بالکل عیاں ہیں اس پر خصوصی توجہ دے کرلوگوں کو اس کی حقیقت سے آگاہ کرنا اور اس کے انجام سے ڈرانا چاہئے 'مثلاً مردوں کو پکارنا' ان سے فریاد کرنا' اور پیاروں کے لئے شفا اور دشمنوں پر فتح وغیرہ کاسوال کرنا' یہ سارے کام شرک اکبر ہیں جو زمانہ عالمیت میں لوگ کیا کرتے تھے' اللہ تعالی کا ارشاد ہے :

﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اَعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقَوُّنَ﴾ (سورة البقره: ٢١)

اے لوگو! اپنے بروردگار کی بندگی کرد جس نے تم کو اور تم سے پہلے لوگوں کو پیداکیا' ناکہ تم بر ہیزگار ہو جاؤ۔

اور فرمایا:

﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾

(سورة الذاريات: ٥٦)

اور میں نے جن اور انسان کو اس لئے پیدا کیا ہے کہ وہ میری بندگی کریں۔ اور فرمایا:

﴿ وَقَضَىٰ رَبُكَ أَلَّا تَعْبُدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ (سورۃ الاسراء: ٢٣) اور تيرے پروردگارنے يہ حکم ديا ہے کہ اس کے سواکسی اور کی بندگی نہ کرو۔ اور فرمایا:

﴿ وَمَاۤ أُمِرُوٓا إِلَّا لِيعَبُدُوا اللّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنفَآة ﴾ (سورة البينه: ۵) حالا تكه الله الله على بندگ عالا تكه الله الله على بندگ كرس-

اس معنی کی اور بھی بہت سی آیتیں موجود ہیں-

نہیں' اور مجھے ہی تھم ہوا ہے' اور میں (اس امت میں) سب سے پہلا مسلمان

ہوں-

ہٰ کورہ آیت میں '' نسک'' سے مراد عبادت ہے' اور قربانی بھی عبادت کی ایک قشم پر

اور فرمایا:

(سورة الكوثر: ۲۰۱)

(اے پیغیر) ہم نے آپ کو کو شرعطاکیا ہے ' تو (اس کے شکر میں) اپنے رب کے لئے نماز بڑھنے اور قربانی سیجئے۔

اور نبی صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا :

"الله كى لعنت ہواس شخص پر جس نے غیرالله كے لئے قربانی كى" (صحیح مسلم بروایت امیرالمومنین علی بن ابی طالب رضی الله عنه)

الله تعالی کاارشاد ہے:

﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَنِحِدَ لِلَّهِ فَلَا مَدَّعُواْمَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا﴾ (سورة الجن: ١٨) اور مسجدين الله بى (كى عبادت) كے لئے ہيں' تو الله كے ساتھ كسى اور كو نه يكارو-

اور فرمایا:

﴿ وَمَن يَدَعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَـٰهِـَاءَاخَرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ بِهِ. فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ ۚ إِنَّــُهُۥ لَا يُقْـلِحُ ٱلْكَنفِرُونَ﴾

(سورة المومنون: ١١٤)

اور جو کوئی اللہ کے ساتھ کسی دو سرے معبود کو پکارے جس کی کوئی دلیل اس کے پاس نہیں' تو اللہ ہی کے پاس اس کا حساب ہونا ہے' بیشک کافر کامیاب

نہیں ہوں گے۔ اور فرمایا :

﴿ ذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَٱلَّذِيكَ تَنْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَمْلُكُ وَٱلَّذِيكَ تَنْعُونَ مِن فَطِيدٍ ﴿ إِن تَنْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَآءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُواْ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴿ إِن تَنْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَآءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُواْ مَا السَّتَكَابُواْ لَكُمْ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنْبِئُكُ مِثْلُ خَيدٍ ﴾ السَّتَكَابُواْ لَكُمْ وَيُومَ ٱلْقِينَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنْبِئُكُ مِثْلُ خَيدٍ ﴾ السَّتَكَابُواْ لَكُمْ وَيُومَ ٱلْقِينَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنْبِئُكُ مِثْلُ خَيدٍ ﴾

یمی الله تمهارا رب ہے 'اس کی بادشاہت ہے 'اور (اے مشرکو) جن کو تم اس کے سوا پکارتے ہووہ تخطی کے چھکا کے بھی مالک نہیں 'اگرتم ان کو پکارو تو وہ تمہاری پکار نہ سنیں 'اور اگر سن بھی لیس تو تمہارا کام نہ بنا سکیں 'اور قیامت کے دن وہ تمہارے شرک کا انکار کر دیں گے 'اور تم کو (اللہ) خبر رکھنے والے کے برابر کوئی خبر نہیں دے سکتا۔

ندکورہ بالا آیات میں اللہ تعالیٰ نے اس بات کی وضاحت کردی ہے کہ اللہ کے سوا
کسی کے لئے نماز پڑھنا اور قربانی کرنا 'نیز مردوں 'بتوں 'درختوں اور پھروں کو پکارنا یہ
سب اللہ کے ساتھ شرک اور کفر کرنا ہے ' اور اللہ کے سواجن جن چیزوں کو پکارا جاتا
ہے خواہ وہ نبی ہوں یا فرشتے 'ولی ہوں یا جن 'بت ہوں یا پچھ اور ' انہیں اپنے پکار نے
والوں کے نفع و نقصان کا کوئی اختیار نہیں ' اور اللہ کو چھوڑ کر انہیں پکارنا شرک اور
کفرہے ' ساتھ ہی اللہ تعالیٰ نے یہ بھی واضح کر دیا کہ اول تو یہ اپنے پکارنے والے کی
پکار سن نہیں سکتے ' اور اگر بالفرض من بھی لیں تو ان کا پچھ بنا نہیں سکتے۔

لنذا تمام مکلف جن اور انسان پر واجب ہے کہ وہ خود ایسے کاموں سے بجیس اور دو سروں کو بھی ان سے دور رہنے کی ٹاکید کریں' اور کھول کربیان کر دیں کہ پیر سب کام باطل اور رسولوں کی لائی ہوئی توحید و اخلاص کی دعوت کے منافی ہے' اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ وَلَقَدَ بَعَثَنَا فِي كُلِ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُواْ اللَّهَ وَاجْتَنِبُواْ الطَّعْوَتَ ﴾ (سورة النحل: ٣٦) الطَّعْوَتَ ﴾ الله كى بندگى كرد الله كى بندگى كرد اور طاغوت سے بچے بین كه الله كى بندگى كرد ورطاغوت سے بچے رہو۔

اور فرمایا :

﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِىٓ إِلَيْهِ أَنَّهُ ٍ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُونِ﴾ (سورة الانبياء: ٢٥)

اور ہم نے آپ سے پہلے جو بھی پیغیر بھیجے اس پر کیی وحی کرتے رہے کہ میرے سواکوئی سچامعبود نہیں' تو میری ہی بندگی کرتے رہو-

نی صلی اللہ علیہ وسلم تیرہ سال تک مکہ مکرمہ میں لوگوں کو اللہ کی طرف بلاتے ' انہیں شرک سے ڈراتے اور کلمہ کا اللہ الا اللہ کا مفہوم واضح کرتے رہے ' تو پچھ لوگوں نے آپ کی دعوت قبول کی اور اکثر نے غرور و تکبر میں آگر آپ کی اتباع و فرما نبرداری کرنے سے انکار کر دیا' پھر آپ نے مدینہ کی طرف ججرت فرمائی اور وہاں انصار اور مہاجرین کے درمیان اللہ کی دعوت کو پھیلایا' اللہ کی راہ میں جماد کیا اور امراء اور بادشاہوں کے پاس خطوط لکھ کر ان کے سامنے اپنی دعوت اور لائی ہوئی شریعت کو واضح کیا' اور اس راہ میں پیش آنے والی تمام مصیبتوں پر آپ نے اور آپ کے صحابہ رضی اللہ عنہم نے صبر کیا' یہاں تک کہ اللہ کا دین غالب ہوا اور لوگ اللہ کے دین میں جوق درجوق داخل ہوئے' توحید کا بول بالا ہوا اور مکہ و مدینہ اور سارے جزیرہ عرب سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اور آپ کے بعد آپ کے صحابہ کے ہاتھوں شرک کا خاتمہ ہوا' آپ کے بعد دعوت دین کی ذمہ داری آپ کے صحابہ نے سنبھالی اور اس کے لئے مشرق و مغرب میں جماد کا پرچم امرایا' یمال تک کہ اللہ نے انہیں دشمنوں پر غلبہ عطاکیا' روئے زمین پر ان کی سلطنت قائم ہوئی' اور اللہ کے وعدہ کے مطابق اس کا دین تمام دینوں پر غالب ہوا' جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے :

﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِ لِيُظْهِرُهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ وَلَوَ كَرَهَ ٱلْمُشَرِّكُونَ﴾ (سورة التوبه: ٣٣٠ الصف : ٩)

وہ اللہ ہی ہے جس نے پیغیبر کو ہدایت کی باتیں اور سچا دین دے کر اس لئے جھیجا کہ اس کو ہر دین پر غالب کر دے 'گو مشرکوں کو برا لگے۔

ای طرح بدعت اور شرک کے اسباب و وسائل میں سے وہ تمام کام بھی ہیں جو قبرول کے پاس کے جاتے ہیں' مثلاً قبرول کے پاس نماز پڑھنا' قرآن کی تلاوت کرنا اور ان کے اوپر معجد اور قبے تغیر کرنا' یہ سارے کام بدعت' خلاف شرع اور شرک اکبر کا ذریعہ ہیں' اور یمی وجہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

"يهود و نصارى پر الله كى لعنت مو' انهول نے اپنے نبيول كى قبرول كو سجدہ گاہ بناليا" (متفق عليه بروايت عائشه رضى الله عنها)

نیز صحیح مسلم میں جندب بن عبداللہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

"سنو! تم سے پہلے کے لوگ اپنے نبیوں اور بزرگوں کی قبروں کو تجدہ گاہ بنا لیا کرتے تھے ' خبردار! تم قبروں کو سجدہ گاہ نہ بنانا' میں تمہیں اس سے منع کر تا ہوں"

ندکورہ بالا دونوں حدیثوں اور اس مفہوم کی دیگر حدیثوں میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس بات کو واضح کر دیا ہے کہ یہود و نصاریٰ اپنے نبیوں کی قبروں کو سجدہ گاہ بنالیا کرتے تھے' اور پھر آپ نے اپنی امت کوان کی مشاہت اختیار کرکے قبروں کو سجدہ گاہ بنانے' ان کے پاس نماز پڑھنے' یا قیام کرنے' یا قرآن کی تلاوت کرنے سے منع فرایا ہے' کیونکہ یہ سارے کام شرک کے اسبب و وسائل میں سے ہیں' اور ایسے ہی قبروں پر عمارت اور قبے بنانا اور ان پر چادریں چڑھانا بھی شرک اور مردوں کے حق میں غلو کا سبب ہے' بجیسا کہ یہود و نصاریٰ نے نیز امت مجمدیہ کے جابل عوام نے کیا' میں تک کہ انہوں نے مردوں کی عبادت کی' ان کے لئے قربانی کی' ان سے فریاد کیا' ان کے لئے نذر مانی اور ان سے بیار کے لئے شفا اور دشمنوں پر فتح و غلبہ کا سوال کیا' اور یہ ساری باتیں اس شخص سے مخفی نہیں جس نے حسین' بدوی' شخ عبدالقادر جیلانی اور این عربی وغیرہ کی قبروں پر ان سب خرافات کا مشاہدہ کیا ہو' واللہ المستعان جیلانی اور این کے لئے شاہدہ کیا ہو' واللہ المستعان والا حول والا قوۃ الا باللہ۔

صحیح حدیث سے ثابت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قبروں کوچوناگی کرنے' ان پر بیٹھنے اور عمارت بنانے اور ان پر لکھنے سے منع فرمایا ہے' اور بیہ ممانعت صرف اس وجہ سے ہے کہ بیہ سارے کام شرک اکبر کا ذریعہ ہیں۔

لندا تمام مسلمانوں پر- خواہ حکومتیں ہوں یا افراد- واجب ہے کہ وہ شرک و برعات سے دور رہیں اور جب انہیں دین کے کسی معاملہ میں اشکال ہو جائے تو ان علماء سے دریافت کرلیں جو عقیدہ کی در شکی اور سلف صالحین کے نقش قدم پر چلنے میں مشہور و معروف ہیں 'آکہ وہ علم و بصیرت کے ساتھ اللہ کی عبادت کر سکیں' جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ فَشَنَالُوٓا أَهْلَ ٱلذِّحْدِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (سورة الانبياء: ٤)

اگرتم نه جانتے ہو توعلم والوں سے پوچھ لو-

اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

''جو شخص علم کی طلب میں کوئی راستہ چلے گا تو اللہ اس کے لئے اس کے بدلے جنت کاراستہ آسان کردے گا''

اور فرمایا :

''الله تعالیٰ جس شخص کے ساتھ بھلائی کا ارادہ فرماتا ہے اسے دین کی صحیح سمجھ عطا کر دیتا ہے''

اور یہ بات معلوم ہے کہ بندوں کی پیدائش ہے مقصد نہیں' بلکہ انہیں ایک بڑی عکمت اور بہترین مقصد کے لئے پیدا کیا گیا ہے' اور وہ ہر چیز سے بے نیاز ہو کر صرف اللہ کی عبادت کرنا ہے' جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے :

﴿ وَمَا خَلَفْتُ آلِلِّنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُّدُونِ ﴾ (مورة الذاريات: ٥٦)

اور میں نے جن اور انسان کو اسی لئے پیدا کیا ہے کہ وہ میری بندگی کریں۔

نیزیہ بات بھی مسلم ہے کہ اس عبادت کی جان کاری کتاب و سنت کے اندر غور و تذریر کرکے 'اللہ اور اس کے رسول نے جن عبادات کا حکم دیا ہے ان کی معرفت کرکے 'اور اشکال کے وقت اہل علم سے دریافت کرکے ہی حاصل ہوگی' پس اس طریقہ سے اللہ کی عبادت کی معرفت حاصل کی جائے گی جس کے لئے اللہ نے بندول کو پیدا کیا ہے 'اور مشروع طریقہ پر اسے ادا کیا جائے گا' اور اللہ کی رضاو خوشنودی اور اس کے کرم سے سرفرازی نیز اس کے غضب و عقاب سے نجات کا یمی واحد راستہ ہے۔ اللہ تعالیٰ تمام مسلمانوں کو اپنی مرضی کے مطابق عمل کرنے کی توفیق دے' انہیں

دین کی سمجھ عطا کرے' نیک اور بہترین لوگوں کو ان کا حاکم بنائے' ان کے رہنماؤں کی اصلاح فرمائے' اور ان کے علماء کو اپنی دعوت و تعلیم اور نصیحت و ارشاد کی ذمہ داری ادا کرنے کی توفیق دے۔

شرک کی ایک قتم ہے بھی ہے کہ غیراللہ مثلاً نبیوں کی 'کسی کے سرکی' کسی کی زندگی کی' اورامانت اور ہزرگی کی قتم کھائی جائے 'نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاار شاد ہے :

"جے قتم کھانی ہی ہو وہ اللہ کی قتم کھائے ورنہ خاموش رہے" (متفق علیہ)
"جس نے اللہ کے سوا کسی چیز کی قتم کھائی اس نے شرک کیا"اس حدیث کو
امام احمد نے صحیح سند کے ساتھ امیرالمومنین عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے
روایت کیا ہے۔

اور فرمایا:

''جس نے غیراللہ کی قتم کھائی اس نے کفر کیا یا شرک کیا'' اسے ابو داؤد اور ترندی نے بسند صحیح ابن عمر رضی اللہ عنماسے روایت کیاہے۔

اور فرمایا :

"جس نے امانت کی قشم کھائی وہ ہم میں سے نہیں"

اور فرمایا :

"لوگو! تم این مال باپ کی اور شرکاء کی قسم نه کھاؤ" اور جب الله کی قسم کھاؤ" ور جب الله کی قسم کھاؤ تو پچ بات ہی پر کھاؤ"۔ اس مفہوم کی اور بھی بہت ساری احادیث مروی ہیں۔

غیراللّٰہ کی قتم کھانا شرک اصغر ہے 'لیکن اگر اس قتم سے اللّٰہ کی تعظیم کی طرح غیر اللّٰہ کی تعظیم مقصود ہو'یا بیر اعتقاد ہو کہ اللّٰہ کے سوا وہ نقع اور نقصان کامالک ہے'یا بیر کہ اس لائق ہے کہ اسے پکارا جائے یا اس سے فریاد کی جائے 'تو یہ شرک اکبر تک پٹیا سکتا ہے۔ شرک اصغرہی کے قتم سے درج ذیل جملے بھی ہیں :

''جو الله حپاہے اور فلاں چاہے'' اور ''اگر الله اور فلال نه ہوتے'' اور ''یہ الله اور فلاں کی طرف سے ہے'' اس قتم کی تمام باتیں شرک اصغر ہیں' کیونکہ نبی صلی الله علیہ وسلم کاارشادہے :

"يە نەكموكە جواللە چاہ اور فلال چاہ، بلكە يەكموكە جواللە چاہ چرفلال چاہے"

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ اگر یوں کہا جائے: "اگر اللہ نہ ہوتا پھر فلال نہ ہوتا" یا "مرفلال نہ ہوتا" یا "مرفلال نہ ہوتا" یا "میہ اللہ کی طرف سے ہے" تواس میں کوئی حرج نہیں ' اور بیاس صورت میں ہے جب وہ شخص اس کام کے حصول کا سبب ہو۔

آپ صلی الله علیه وسلم سے یہ بھی ثابت ہے کہ ایک صحابی آئے اور آپ سے عرض کیا: "جو الله چاہے اور آپ چاہیں" تو آپ نے ان سے فرمایا: "تم نے تو مجھے الله کا شریک بنادیا' بلکہ یوں کمو: جو صرف الله چاہے"

یہ حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ اگر کوئی شخص ہیہ کیے : ''جو صرف اللہ چاہے'' تو یمی افضل ہے 'لیکن اگر ایسا کہدے''جو اللہ چاہے پھر فلاں چاہے'' تو کوئی حرج نہیں 'اس طرح سے تمام حدیثوں اور دلیلوں میں تطبیق ہو جاتی ہے 'واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۲:

بعض لوگ نبی صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان اور آپ کی محبت و اطاعت کے وسیلہ کے درمیان اور آپ کی ذات اور جاہ و مرتبہ کے وسیلہ کے درمیان کوئی فرق نہیں کرتے 'جبکہ بعض لوگ آپ کی زندگی میں آپ کی دعاکاوسلہ لینے کے درمیان اور آپ کی وفات کے بعد آپ سے دعاطلب کرنے کے درمیان خلط طط کر دیتے ہیں 'جس کے نتیجہ میں مشروع وسلہ اور ممنوع وسلہ کے درمیان تمیز مشکل ہو جاتی ہے 'کیااس سلسلہ میں کوئی تفصیل ہے جس سے بہ اشکال دور ہو جائے 'اور ان باطل پرستوں کی تردید ہو جائے جو اس قتم کے مسائل میں مسلمانوں کو الجھائے رکھتے ہیں؟

#### جواب :

یہ بچ ہے کہ بہت سے لوگ جمالت اور حق بات کی رہنمائی کرنے والوں کی قلت کے سبب مشروع وسیلہ اور ممنوع وسیلہ کے درمیان فرق نہیں کرپاتے 'حالا تکہ دونوں کے درمیان بہت بڑا فرق ہے 'مشروع وسیلہ وہ ہے جس کے ساتھ اللہ نے رسولوں کو بھیجا' آسان سے کتابیں اتاریں اور جس کے لئے جن اور انسان کو پیدا کیا' اور وہ ہے اللہ کی عبادت کرنا' اس سے اور اس کے رسول سے نیز تمام رسولوں اور مومنوں سے محبت کرنا' اور اللہ و رسول پر اور ان تمام باتوں پر ایمان لانا جن کی اللہ اور اس کے رسول نے فجردی ہے 'مثلاً مرنے کے بعد دوبارہ زندہ ہونا' جنت و جہنم اور وہ تمام باتیں جن کی اللہ اور اس کے رسول نے فجردی ہیں' یہ سب جنت میں واخل ہونے' باتیں جن کی اللہ اور اس کے رسول نے فجردی ہیں' یہ سب جنت میں واخل ہونے' جہنم ہے نجات پانے اور دنیا و آخرت کی سعادت سے ہمکنار ہونے کے لئے مشروع وسیلہ ہیں۔

مشروع وسیلہ کی صورتوں میں سے بیہ بھی ہے کہ اللہ سے اس کے اساء و صفات ' اس کی محبت' اس پر ایمان اور اپنے ان نیک اعمال کے وسیلہ سے دعا مانگی جائے جنہیں اللہ نے اپنے بندوں کے لئے مشروع فرمایا ہے' اور انہیں اپنی رضاو خوشنودی اور جنت کے حصول نیز مشکلات سے نجات اور دنیا و آخرت میں تمام امور کی آسانی کا وسیلہ قرار دیا ہے' جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ وَمَن يَنِّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ مِخْرَجًا ﴿ وَيَرْزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ

(سورة الطلاق: ٢)

اور جو کوئی اللہ سے ڈرے گانواللہ اس کے لئے (ہر آفت میں) ایک راستہ نکال دے گا'اور اس کو وہاں سے روزی دے گاجمال سے اس کو مگمان بھی نہ ہو۔ ۔۔۔ نب

اور فرمایا :

﴿ وَمَن يَنَقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مِنْ أَمْرِهِ عِينُ مُرَا﴾ (سورة الطلاق: ٣) اورجو كوئى الله عنه درے گاتو الله اس كيلئة اسكه كام ميں آسانى كردے گا-

اور فرمایا :

﴿ وَمَن يَنْقِ ٱللَّهَ يُكَفِّر عَنْهُ سَيِّعَاتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ أَجْرًا ﴾ (سورة الطلاق: ۵) اور جو كوئى الله سے ڈرے گاتو الله اس كے گناه اس پرسے اثار دے گااور اس كو منااج دے گا-

اور فرمایا :

﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّتِ وَعُيُونِ ﴾

بیشک پر ہیز گار لوگ جنت اور چشموں میں ہوں گے۔

اور فرمایا:

﴿ إِنَّ لِلْمُنَّقِينَ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّنتِ ٱلتَّعِيمِ ﴾ (سورة القلم : ٣٣)

بیٹک پر ہیز گاروں کے لئے ان کے مالک کے پاس نعمت کے باغات ہیں۔ اور فرماما :

﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامِنُوٓا إِن تَلَقُواْ اللّهَ يَجْعَل لَكُمْ فُرْقَانًا وَيُكَفِّرُ عَنكُمُ سَيِّعَاتِكُمُ وَيَعْفِرْ لَكُمْ ﴾ سيّعَاتِكُمُ وَيَعْفِرْ لَكُمْ ﴾ سيّعَاتِكُمُ وَيَعْفِرْ لَكُمْ ﴾

مومنو! اگرتم اللہ سے ڈرتے رہو گے تو اللہ تمہارے چھٹکارے کی صورت نکال دے گا'اور تمہارے گناہ تم پر سے اٹار دے گا'اور تم کو بخش دے گا۔ اس مفہوم کی اور بھی بہت ہی آیتیں وار دہیں۔

مشروع وسیلہ کی ایک صورت یہ بھی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی محبت' آپ پر ایمان اور آپ کی شریعت کی اتباع کے وسیلہ سے اللہ سے دعا مانگی جائے'کیونکہ یہ سب عظیم ترین نیک اعمال اور قربت اللی کے بهترین وسائل میں سے ہیں۔

رہا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے جاہ و مرتبہ سے 'یا آپ کی ذات سے 'یا آپ کے حق حق سے 'یا دات ہے 'یا ان کے حق حق سے 'یا دیگر انبیاء اور صالحین کے جاہ و مرتبہ سے 'یا ان کی کوئی اصل نہیں ' بلکہ یہ صلہ لینا' تو یہ سب بدعت ہیں' شریعت میں ان کی کوئی اصل نہیں' بلکہ یہ شرک کے اسباب و وسائل میں سے ہیں' کیونکہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے ایسا نہیں کیا' جب کہ وہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے اور آپ کے حق سے سب سے زیادہ واقف سے 'اگر اس میں کوئی بھلائی ہوتی تو انہوں نے ہم سے پہلے اسے کیا ہوتا' اور ایسے ہی جب امیر المومنین عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے دور خلافت میں ایک بار ایسے ہی جب امیر المومنین عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے دور خلافت میں ایک بار قطا پڑا تو لوگوں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر کے پاس جاکر آپ کا وسیلہ نہیں لیا اور نہ آپ کی قبر کے پاس دعا کی' بلکہ عمر رضی اللہ عنہ نے آپ کے پچا عباس بن عبد المطلب رضی اللہ عنہ کی دعا کے وسیلہ سے بارش طلب کی' چنانچہ وہ منبر پر کھڑے

ہوئے اور فرمایا: اے اللہ! جب ہم اپنے نبی کے دور میں قبط کا شکار ہوتے تھے تو اپنے نبی کے وسیلہ سے تجھ سے بارش طلب کرتے تھے اور تو ہمیں سیراب کر تا تھا' اب ہم اپنے نبی کے بچپا کے وسیلہ سے تجھ سے بارش طلب کر رہے ہیں پس تو ہمیں سیراب کر'اور پھربارش ہوتی تھی (صحیح بخاری)

پھرانہوں نے عباس رضی اللہ عنہ کو دعا کرنے کا حکم دیا 'انہوں نے دعا کی اور تمام مسلمانوں نے ان کی دعایر آمین کہی اور اللہ نے لوگوں کوسیراب کیا۔

اس سلسلہ میں غار والوں کا قصہ بھی مشہور ہے جو تھی میں مروی ہے 'جس کا خلاصہ یہ ہے کہ ہم سے پہلی امتوں میں سے تین آدمیوں نے بارش کی وجہ سے رات گذار نے کے لئے ایک غار میں پناہ لی 'جب وہ غار میں داخل ہوگئ تو پیاڑ سے ایک پٹان کھسک کر آئی جس سے غار کا منہ بند ہوگیا اور وہ اسے ہٹا نہ سکے 'چنانچہ انہوں نے باہم یہ طے کیا کہ اس مصیبت سے نجات پانے کا صرف ایک راستہ ہے 'وہ یہ کہ ہم میں سے ہر شخص اپنے اپنے نیک عمل کے وسیلہ سے اللہ سے دعاو فریاد کرے' ہم میں سے ہر شخص اپنے اپنے نیک عمل کے وسیلہ سے اللہ سے دعاو فریاد کرے' چنانچہ انہوں نے ایساہی کیا' ایک نے اپنے والدین کے ساتھ حسن سلوک کا وسیلہ لیا' چنانچہ انہوں نے این کو ہٹادی اور وہ باہر نکل آئے۔ یہ قصہ اس بات کی ایک ٹھوس دلیل ہے کہ نیک اعمال مشکلات و مصائب سے نجات اور دنیا و بات کی ایک ٹھوس دلیل ہے کہ نیک اعمال مشکلات و مصائب سے نجات اور دنیا و باتر کی شخیوں سے عافیت کے عظیم ترین اسباب میں سے ہیں۔

پس معلوم ہوا کہ کسی شخص کے جاہ و مرتبہ سے 'یا اس کی ذات سے 'یا اس کے حق سے وسیلہ لینا ندموم بدعت اور شرک کے وسائل میں سے ہے۔ رہا مردے کو پکارنا اور اس سے فریاد کرنا تو بیہ شرک اکبر ہے۔

صحابہ کرام رضی الله عنهم نبی صلی الله علیه وسلم کی زندگی میں قحط کے زمانہ میں آپ سے بارش کے لئے دعاکی درخواست کرتے 'اور اینے نفع بخش امور میں آپ ہے سفارش کرواتے تھے' لیکن جب آپ کی وفات ہو گئی تو اس کے بعد انہول نے آپ سے بھی کسی چیز کاسوال نہیں کیا' اور نہ ہی شفاعت وغیرہ طلب کرنے کے لئے وہ بھی آپ کی قبریر آئے 'کیونکہ انہیں میہ معلوم تھاکہ آپ کی وفات کے بعدیہ چیز جائز نہیں' بلکہ یہ چیز آپ کی وفات کے پہلے آپ کی زندگی تک مخصوص تھی' اب اس کے بعد قیامت کے دن ہی آپ سے شفاعت طلب کی جائے گی 'جیسا کہ سحیحین میں ثابت ہے کہ قیامت کے دن جب تمام مومن آدم 'نوح ' ابراہیم 'موی اور عیسیٰ علیم السلام کے پاس جائیں گے تاکہ یہ ان کے لئے سفارش کریں کہ اللہ ان کا حساب و كتاب شروع كرے اور وہ جنت ميں داخل ہول ، تو ان ميں سے ہر شخص نفسي نفسي کمہ کر معذرت کر دے گا اور دو سرے کے پاس بھیج دے گا' اور جب آخر میں ہے لوگ علیلی علیہ السلام کے پاس پہنچیں گے تووہ معذرت کرتے ہوئے ہمارے نبی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف رہنمائی کردیں گے 'یمال تک کہ جب لوگ آپ کے یاس پہنچیں گے تو آپ اللہ کے وعدہ کے مطابق فرمائیں گے: "میں ہی اس کے لئے ہوں' میں ہی اس کے لئے ہوں"۔ پھر آپ جائیں گے اور اللہ کے سامنے تحدہ ریز ہو جائیں گے اور کثرت ہے اس کی حمد و تعریف کریں گے، یمال تک کہ آپ سے کہا جائے گا: سراٹھاؤ اور کہوبات سنی جائے گی 'مانگو دیا جائے گا اور سفارش کرو قبول کی جائے گی۔

یمی حدیث شفاعت ہے اور یمی وہ مقام محمود ہے جس کا ذکر اللہ نے ذیل کی آیت

## میں کیاہے:

﴿ عَسَىٰٓ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحْمُودًا ﴾ (سورة الامراء: ٤٩)

عنقریب تیرا رب مجھے مقام محمود پر پہنچادے گا۔

الله آپ پر اور آپ کے آل و اصحاب پر اور آپ کی کچی اتباع کرنے والوں پر رحمت و سلامتی نازل فرمائے' اور ہمیں آپ کی شفاعت نصیب فرمائے' بیشک وہ سننے والا اور قریب ہے۔

## سوال ۳:

دیکھاجاتا ہے کہ بہت سے لوگ جن کا شار امت مسلمہ میں ہوتا ہے کلمہ اللہ الا اللہ کے معنی ومفہوم سے ناواقف ہوتے ہیں 'جس کے بتیجہ میں ان سے الیہ الا اللہ کے معنی ومفہوم سے ناواقف ہوتے ہیں جو کلمہ کے سراسر منافی یا اس سے ایسے ایسے ایسے اقوال و افعال سرزد ہو جاتے ہیں جو کلمہ کے سراسر منافی یا اس میں نقص کا سبب ہوتے ہیں 'سوال سے ہے کہ لا اللہ الا اللہ کا صحیح مفہوم 'نیز اس کے تقاضے اور اس کی شرطیں کیا ہیں؟

#### جواب :

کلمہ کا اللہ الا اللہ محمہ رسول اللہ یقیناً دین کی بنیاد اور اسلام کا پہلا رکن ہے 'جیسا کہ صحیح حدیث میں مروی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

"اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر ہے : اس بات کی گواہی دینا کی اللہ کے سوا کوئی معبود برحق نہیں 'اور محمہ صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے رسول ہیں 'نماز قائم کرنا' زکو ۃ ادا کرنا' ماہ رمضان کے روزے رکھنا' اور بیت اللہ کا حج کرنا' (متفق علیہ بروایت ابن عمررضی اللہ عنمہا)

اور تسجیحین ہی میں عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنماسے مردی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے معاذ رضی اللہ عنہ کو یمن جیجتے وقت ان سے فرمایا :

" تم ایسے لوگوں کے پاس جا رہے ہو جو اہل کتاب ہیں " تو تم سب سے پہلے انہیں اس بات کی دعوت دینا کہ وہ گواہی دیں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود برحق نہیں اور میں اللہ کا رسول ہوں ' جب وہ تمہاری سے بات مان لیں تو انہیں سے بتانا کہ اللہ نے رات اور دن میں ان کے اوپر پانچ نمازیں فرض کی ہیں ' اگر وہ تمہاری سے بات بھی مان لیں تو انہیں سے بتانا کہ اللہ نے ان کے اوپر زکوۃ فرض کیا ہے جو ان کے مالداروں سے لی جائے گی اور انہی کے غریبوں میں تقسیم کر دی جائے گی" (متفق علیہ)

اس سلسله میں اور بھی بہت سی حدیثیں واردہیں-

کلمہ کا اللہ الا اللہ کی شادت کا مفہوم ہے ہے کہ اللہ کے سواکوئی معبود برحق نہیں ' اس کلمہ سے اللہ کے سوا ہر چیزہے تھی الوہیت کی نفی ' اور خالص اللہ کے لئے اس کا اثبات ہوتا ہے ' اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَنَ مَا يَكْعُونَ مِن دُونِهِ، هُوَ ٱلْبَعْلِلُ ﴾ (سورة الحج: ١٣)

یہ اس لئے کہ اللہ ہی سچا معبود ہے' اور اس کے سوایہ لوگ جس کو پکارتے ہیں وہ باطل ہے۔

اور فرمایا :

﴿ وَمَن يَنْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَنهَا ءَاخَر لَا بُرَهَانَ لَهُ بِهِ عَاإِنَّمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ ۚ إِنَّكُمُ لَا يُقْلِيهِ عَلَيْكُمُ اللَّهِ إِلَى اللَّهِ إِلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا الللَّهُ اللَّا الللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ الللَّا اللَّا ال

اور جو شخص اللہ کے ساتھ کسی دو سرے معبود کو پکارے گاجس کی کوئی دلیل اس کے پاس نہیں ہے' تو اللہ ہی کے پاس اس کا حساب ہونا ہے' بیشک کافر کامیاب نہیں ہوں گے۔

اور فرمایا :

﴿ وَلِلَهُ مُنْ إِلَكُ وَحِدُّ لَآ إِلَهَ إِلَا هُوَ الرَّحْمَانُ الرَّحِيمُ ﴾ (سورة البقره: ١٦٣) لوگو! تمهارا معبود نبين وه لوگو! تمهارا معبود نبين وه بهت رحم كرنے والا مهران ہے-

اور فرمایا :

﴿ وَمَآ أُمِرُوٓ اللَّهِ لِيَعَبُدُوا اللَّهَ مُغِلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَآ ا ﴿ (سورة البينه: ۵) حالا نكه انهيں ہي حكم ہوا تھا كہ وہ يكسو ہوكر خالص الله كى بندگى كريں-

اس مفهوم کی اور بھی بہت سی آیتیں وارد ہیں-

یہ کلمہ کی شخص کے لئے ای وقت نفع بخش ہوگا اور اسے شرک سے نکال کر دائرہ اسلام میں داخل کرے گاجب وہ اسے زبان سے اداکر نے کے ساتھ ہی اس کے معنی و مفہوم سے واقف ہو' اور اس کی تصدیق کرتے ہوئے اس پر عمل کرے' منافقین زبان سے یہ کلمہ پڑھتے تھے مگر اس کے باوجود وہ جنم کے سب سے نچلے جھے میں ہوں گے'کیونکہ انہوں نے نہ اس کی تصدیق کی اور نہ اس پر عمل کیا' اس طرح میں ہوں گا کہ کے قائل تھے مگر اس کے باوجود وہ انتمائی درجہ کے کافر شار ہوئے' کیونکہ ان کا اس پر ایمان نہیں تھا' اس طرح اس امت میں قبروں اور ولیوں کی پرستش کرنے والے کافر' یہ بھی زبان سے اس کلمہ کو پڑھتے ہیں' مگر اپنے اقوال و

افعال اور عقائد ہے اس کی صریح مخالفت کرتے ہیں 'للذا ایسے لوگوں کے لئے یہ کلمہ نہ تو فائدہ مند ہو گا اور نہ ہی اسے محض زبان سے کمہ لینے سے وہ مسلمان ہو جائیں گئے 'کیونکہ انہوں نے اپنے اقوال و افعال اور عقائد سے اس کی کھلی مخالفت کی ہے۔ بعض اہل علم نے کلمہ 'شہادت کی آٹھ شرطیں بتائی ہیں اور انہیں درجہ ذیل دو شعروں میں کیجا کر دیا ہے :

عِلمٌ يَقِينٌ وَ إِخُلاصٌ وَصِدقُكَ مَعَ محبَّةٍ وَانقيادٌ وَالقبولُ لها وَلِيدَ تَامِنُها الكُفُرانُ مِنكَ بِمَا سِوَى الإِلْهِ مِنَ الأَشْيَاءِ قَدَّالُها

یعنی علم'یقین'اخلاص'صدق'محبت' تابعداری'اوراس کی قبولیت'اور مزید آٹھویں شرط اللہ کے سواجن جن چیزوں کی عبادت کی جاتی ہے ان کاانکار۔ ان دونوں شعروں میں کلمہ کی تمام شرطوں کو جمع کر دیا گیا ہے'اور ان کی تفصیل درج ذمل ہے:

اس کے معنی کاعلم جو جہالت کے منافی ہو' جیسا کہ اوپر گذر چکا ہے کہ اس کا معنی ہیں۔
 بیہ ہے کہ اللہ کے سوا کوئی معبود برحق نہیں' پس اللہ کے سوا جن جن معبودول کی لوگ عبادت کرتے ہیں وہ سب کے سب باطل ہیں۔

کیفین جوشک کے منافی ہو' پس کلمہ پڑھنے والے کے لئے ضروری ہے کہ اس کا
 اس بات بر کامل یقین ہو کہ اللہ تعالیٰ ہی معبود برحق ہے۔

افلاص 'اور بیراس طرح کی بندہ اپنی ساری عبادتیں خالص اپنے مالک اللہ کے لئے کرے 'اگر اس نے عبادت کی کوئی بھی قشم اللہ کے سواکسی نبی 'یا ولی 'یا فرشتہ 'یا بت یا جن وغیرہ کے لئے کی تو وہ اللہ کے ساتھ شرک کرنے والا ہوگا اور اس کے کلمہ شمادت سے اخلاص کی شرط مفقود ہوگی۔

۳ - صدق ' یعنی وہ اس کلمہ کے اقرار میں سچا ہو' اس کا دل اس کی زبان سے ' اور اس کی زبان سے ' اور اس کی زبان اس کے دل سے ہم آہنگ ہو' اگر اس نے زبان سے اسے پڑھ لیا مگر دل میں اس کی تصدیق نہیں تو یہ اس کے لئے سود مند نہیں ' اور وہ دیگر منافقوں کی طرح کافر شار ہوگا۔

محبت 'یعنی وہ اللہ تعالیٰ سے محبت رکھے' اگر اس نے اسے زبان سے پڑھ لیا مگر
 اس کا دل اللہ کی محبت سے خالی ہے تو وہ منافقوں کی طرح کافر اور اسلام سے خارج شار ہوگا۔ اور اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا بیہ فرمان ہے :

﴿ قُلَ إِن كُنتُهُ تُعِبُونَ اللّهَ قَاتَبِعُونِي يُخِيبَكُمُ اللّهُ ﴾ (سورة آل عمران: اس) (الله بنيمبر) آپ كه و بنيم كه اگر تهس الله سے محبت ہے تو ميرى اتباع كرو ، الله بھى تم سے محبت ركھے گا۔ الله بھى تم سے محبت ركھے گا۔ اور فرمان:

﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَنكَ اذًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ ۗ وَٱلَّذِينَ اللّهِ وَٱلَّذِينَ اللّهِ وَٱلَّذِينَ اللّهِ وَاللَّذِينَ اللّهِ وَاللَّذِينَ

(سورة البقره: ١٦٥)

اور کچھ لوگ ایسے ہیں جو اللہ کے سوا دو سرول کو شریک بناتے ہیں اور اللہ کے برابر ان سے محبت رکھنے ہیں اور جو ایمان والے ہیں وہ اللہ سے محبت رکھنے میں سب سے زیادہ ہیں۔

اس مفهوم کی اور بھی بہت سی آیتیں موجود ہیں۔

اس کے معنی و مدلول کی تابعداری 'یعنی وہ صرف اللہ کی عبادت کرے' اس کی شریعت کا تابعدار ہو' اس پر ایمان لائے اور بیر اعتقاد رکھے کہ میں حق ہے' اگر اس

نے کلمہ پڑھ لیا' نیکن خالص اللہ کی بندگی نہیں کی اور نہ ہی اس کی شریعت کے ابتداری کی' بلکہ غور و تکبرسے کام لیا تو وہ ابلیس اور اس کے مائند لوگوں کی طرح مسلمان نہیں ہوگا۔

 اس کے معنی و مدلول کی قبولیت ' یعنی وہ اس بات کو قبول کرے کہ اللہ کے سوا ہر چیز کی عبادت کو چھوڑ کر خالص اس کی بندگی کرنا ہے اور میں کلمہ کامدلول ہے ' نیز وہ اس کالتزام کرے اور اس سے مطمئن ہو۔

۸ - الله کے سواتمام چیزوں کی عبادت کا انکار ' لعنی وہ غیراللہ کی عبادت سے کنارہ
 کش ہواور یہ اعتقاد رکھے کہ غیراللہ کی عبادت باطل ہے ' جیسا کہ اللہ کا ارشاد ہے :

﴿ فَمَن يَكُفُرُ وِالطَّعْوَتِ وَيُؤْمِنَ بِاللَّهِ فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ بِالْعُرَّةِ الْوُثْقَىٰ لَا انفِصَامَ لَمَا اَللَّهُ سَمِيمٌ عَلِيمٌ ﴾

(سورة البقره: ٢٥٦)

پس جو کوئی طاغوت کا انکار کر دے اور اللہ پر ایمان لے آئ و اس نے مضبوط کڑا تھام لیا جو ٹوٹے والا نہیں اور اللہ سننے والا ، جاننے والا ہے۔ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے ارشاد فرمایا : "جس شخص نے لا اللہ اللہ کما اور اللہ کے سوا تمام چیزوں کی عبادت کا انکار کیا تو اس کا مال اور اس کا خون حرام ہوگیا اور اس کا حساب اللہ کے حوالے

ہے"(صحیح مسلم)

اس کامال اور اس کاخون حرام ہو گیا" (صحیح مسلم)

لنذا تمام مسلمانوں پر واجب ہے کہ وہ ندکورہ بالا شرطوں کی رعایت کرتے ہوئے کلمہ طیبہ کے نقاضے بورے کریں 'اور جب کسی شخص نے اس کے معنی کو سمجھ لیا اور اس پر کاربند ہوگیا تو اب وہ حقیق مسلمان ہے جس کا مال اور خون حرام ہے 'اگرچہ وہ ان شرطوں کی تفصیلات سے واقف نہ ہو'کیونکہ حق بات کا جاننا اور اس پر عمل کرنا ہی مقصود ہے۔

ند کورہ آیت میں ''طاغوت'' سے مراد ہروہ چیز ہے جس کی اللہ کے سوا عبادت کی جاتی ہے' چنانچہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ يَكُفُرُ بِٱلطَّاعُوتِ وَيُؤْمِنَ بِٱللَّهِ فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرُوةِ ٱلْوُثْقَىٰ لَا الفِصَامَ لَمَا ﴾ (سورة البقره: ٢٥٢)

پس جو کوئی طاغوت کا انکار کر دے 'اور الله پر ایمان لے آئے ' تو اس نے مضبوط کڑا تھام لیا جو ٹوٹنے والا نہیں۔

اور فرمایا:

﴿ وَلَقَدَ بَعَثَنَا فِي كُلِ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ آعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَآجَتَـنِبُواْ ٱلطَّانِغُوتَ ﴾ (سورة النحل: ٣٦)

اور ہم تو ہر قوم میں ایک پیغیر (یہ حکم دے کر) بھیج چکے ہیں کہ اللہ کی عبادت کرد اور طاغوت سے بیچے رہو۔

البتہ وہ لوگ جن کی اللہ کے سوا عبادت کی جاتی ہے اور وہ اس سے قطعاً راضی نہیں' مثلاً انبیاء ' صالحین اور فرشتے' تو یہ طاغوت نہیں ہیں' بلکہ الیی صورت میں طاغوت در حقیقت شیطان ہے جس نے ان کی عبادت کو لوگوں کے لئے مزین کیا اور اس کی دعوت دی' ہماری دعا ہے کہ اللہ ہمیں اور تمام مسلمانوں کو ہر بلاسے محفوظ

رکھے (آمین)۔

رہے وہ اعمال جو کلمہ کا اللہ الااللہ کے کلی طور پر منافی ہیں' اور وہ اعمال جو کلی طور پر منافی ہیں' اور وہ اعمال جو کلی طور پر منبیں بلکہ کمال توحید کے منافی ہیں' تو ان کے در میان فرق ہے ہے کہ ہر وہ عمل' یا قول' یا اعتقاد جو انسان کو شرک اکبر میں مبتلا کر دے وہ کلی طور پر کلمہ کے منافی ہے' جیسے مردوں' فرشتوں' بیتوں' درختوں' پھروں اور ستاروں وغیرہ کو پکارنا' ان کے لئے قربانی کرنا' نذر ماننا اور انہیں سجدہ کرنا وغیرہ' یہ سارے کام کلی طور پر توحید کی ضد اور اس کے منافی ہیں' اور ان سے کلمہ کا اللہ الماللہ کا قرار باطل ہو جاتا ہے۔

اور اسی قبیل سے یہ بھی ہے کہ اللہ نے جن چیزوں کو حرام قرار دیا ہے اور دین میں ان کی حرمت بالکل واضح اور مسلم ہے انہیں حلال سمجھنا' جیسے زناکاری' شراب نوشی' والدین کی نافرمانی' اور سودخوری وغیرہ' نیز اللہ نے جو اقوال و افعال واجب قرار دیئے ہیں' اور دین میں ان کی فرضیت بالکل واضح اور مسلم ہے ان کا انکار' جیسے بخ وقتہ نماز' زکو ہ ' رمضان کے روزے' والدین کے ساتھ حسن سلوک' اور شہادتین کے اقرار کی فرضیت کا انکار۔

رہے وہ اقوال و اعمال اور عقائد جو ایمان اور توحید میں کمزوری کا سبب' اور اس
کے واجی کمال کے منافی ہیں' تو یہ بہت ہے ہیں' انہیں میں سے ایک شرک اصغر ہے
جیسے ریاکاری' غیراللہ کی قتم کھانا' اور یہ کہنا کہ جو اللہ چاہے اور فلال چاہے' یا یہ اللہ
کی طرف سے اور فلال کی طرف سے ہے' وغیرہ- اور کی حکم تمام معصیت اور
گناہوں کا بھی ہے' یہ بھی توحید اور ایمان میں کمزوری کا سبب اور اس کے واجی کمال
کے منافی ہیں' لہذا ان تمام اقوال و افعال اور عقائد سے دور رہنا واجب ہے جو کل
طوریر توحید اور ایمان کے منافی ہیں یا ان کے ثواب میں کی کا باعث ہیں۔

اہل سنت و جماعت کے نزدیک ایمان قول و عمل کا مجموعہ ہے 'جو اطاعت سے بردھتا اور معصیت سے گفتا ہے 'اور اس کی دلیلیں بے شار ہیں 'جنہیں اہل علم نے عقیدہ و تفییر اور صدیث کی کتابوں میں وضاحت سے ذکر کیا ہے 'جو ان کتابوں کی طرف رجوع کرے گاوہ ان ساری دلیلوں سے ضرور واقف ہوگا'اننی دلیلوں میں سے اللہ تعالیٰ کابیہ فرمان بھی ہے :

﴿ وَإِذَا مَا أَنْزِلَتَ سُورَةٌ فَمِنْهُم مَن يَقُولُ أَيَّكُمْ ذَادَتُهُ هَاذِهِ إِيمَنَا فَأَمَّا اللّهِ المَا أَنْ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

(سورة التوبه: ۱۲۱۲)

اور جب کوئی سورت اتر تی ہے تو ان میں سے بعض میہ کہتے ہیں کہ تم میں سے کس کے ایمان کو اس سورت نے بڑھادیا ' توجو لوگ ایمان والے ہیں انہی کے ایمان کو اس سورت نے بڑھایا اور وہی خوشی مناتے ہیں۔

اور فرمایا :

﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا ثُلِيَتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُۥ زَادَتُهُمْ إِيمَانَا وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَتَوَّكُلُونَ﴾

(سورة الانفال: ٢)

مومن تو وہی لوگ ہیں کہ جب اللہ کا نام لیا جاتا ہے تو ان کے دل وہل جاتے ہیں' اور جب ان کے سامنے اس کی آئیتیں تلاوت کی جاتی ہیں تو یہ ان کے ایمان کو بڑھادیتی ہیں' اور وہ اپنے رب ہی پر بھروسہ کرتے ہیں۔ اور فرمایا : ﴿ وَيَزِيدُ اللَّهُ الَّذِينَ آهَتَدُوْا هُدَّى ﴾ (سورة مريم: ٢٦)

اور جولوگ ہدایت یافتہ ہیں انہیں اللہ مزید ہدایت سے نواز تاہے۔ اس مفہوم کی اور بھی بہت سی آیتیں موجود ہیں۔

سوال س :

موجودہ دور میں اللہ کے وجود اور اس کی ربوبیت کو ثابت کرنے کے لئے مقالات 'تالیفات اور محاضرات کا کثرت سے اہتمام کیا جاتا ہے' مگر توحید الوہیت جو اس کالازم اور تقاضاہے اس کے اثبات کے لئے اس سے استدلال نہیں کیا جاتا 'جس کے نتیجہ میں لوگوں کے درمیان توحید الوہیت سے ناوا قفیت 'اور اس سلسلہ میں سستی و کابلی پائی جاتی ہے' اس لئے بہتر ہوگا کہ آپ توحید الوہیت کی اہمیت پر اس پہلوسے روشنی ڈال دیں کہ بھی مدار نجات اور سارے رسولوں کی دعوت کا نقطہ آغاز ہے' نیزیمی وہ بنیاد ہے جس پر دین کے دوسرے امور قائم ہیں؟

#### جواب :

اس میں کوئی شک نہیں کہ اللہ تعالیٰ نے بندوں پر اپنے حق کو واضح کرنے اور انہیں غیر اللہ کو چھوڑ کر خالص اللہ کی عبادت کی طرف بلانے ہی کے لئے دنیا میں رسولوں کو بھیجا اور آسان سے کتابیں آثاریں'کیونکہ اس روئے زمین پر لینے والوں میں اکثر لوگوں نے اس بات کو تو جانا کہ اللہ ہی ان کامالک و خالق اور رازق ہے'مگر جمالت و نادانی اور آباء و اجداد کی تقلید میں اپنی ساری یا بعض عبادتوں کو غیر اللہ کے جمالت و نادانی اور آباء و اجداد کی تقلید میں اپنی ساری یا بعض عبادتوں کو غیر اللہ کے

لئے انجام دے کروہ شرک کے مرتکب ہوئے 'جیساکہ نوح علیہ السلام کی قوم اور ان کے بعد کی قوموں 'نیز اس امت کے پہلے لوگوں کے ساتھ پیش آیا 'چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جب انہیں اللہ کی توحید کی دعوت دی تو انہوں نے آپ کی دعوت کو نالیند کیا اور اس کا افکار کرتے ہوئے کہا :

﴿ أَجَعَلَ ٱلْآلِمُ لَهَ إِلَهَا وَحِدًا إِنَّ هَلَا أَشَىٰ ءُ عُمَابُ ﴾ (سورة ص: ۵) كياس نے سارے معبودوں کو ايک معبود بنا ديا' يہ تو بردی انو کھی بات ہے۔ ايک دو سرے مقام براللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ إِنَّهُمْ كَانُوٓا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَآ إِلَهَ إِلَّا ٱللَّهُ يَسْتَكَمِّرُونَ ﴿ وَيَقُولُونَ أَبِنَا لَتَارِكُوٓا اَلِهَتِنَا لِشَاعِرِ تَجْنُونِ ﴾

(سورة الصافات: ٢٣١)

ان لوگوں سے جب کہا جاتا ہے کہ لااللہ الااللہ کہو تواکڑ بیٹھتے تھے 'اور کہتے تھے کہ کیاایک باؤلے شاعر کے کہنے سے ہم اپنے دیو ناؤں کو چھوڑ دیں گے۔ اور فرمایا:

﴿ إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَآءَ نَاعَلَىٓ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٓ ءَاثَنرِهِم مُّقْتَدُونَ ﴾

(سورة الزخرف: ۲۳)

ہم نے اپنے باپ دادا کو ایک دین پر پایا ہے اور ہم تو انہیں کے قدم بقدم چلنے والے ہیں۔

اس مفهوم کی اور بھی سی آیتیں موجود ہیں-

لنذا علمائے اسلام اور داعیان حق پر واجب ہے کہ وہ لوگوں کو توحید الوہیت کی حقیقت بتاکیں 'نیز توحید الوہیت کے درمیان اور توحید ربوہیت اور توحید اساء و صفات

کے درمیان فرق واضح کریں 'کیونکہ غیر مسلموں سے قطع نظر خود بہت سے مسلمان اس سے ناواقف ہیں۔

چنانچہ کفار قریش' دیگر عرب اور اکثر قوم کے لوگ یہ جانتے تھے کہ اللہ ہی ان کا خالق اور رازق ہے' اس لئے اللہ نے ان پر اس بات سے جمت قائم کی ہے' کیونکہ اللہ عز و جل بندوں کی عبادت کا مستحق اسی لئے ہے کہ وہ ان کا خالق' رازق اور یورے طور پر ان پر قادر ہے' اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ وَلَمِن سَأَلْتَهُمْ مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَ ٱللَّهُ ﴾ (سورة الزخرف: ٨٥) اور اگر آپ ان سے بوچیس که ان کوکس نے پیدا کیا ، توبہ ضرور یمی کس کے کم اللہ نے۔

اور فرمایا:

﴿ وَلَيِنِ سَأَلَتَهُم مِّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ (سورة العنكيوت: الا)

اور اگر آپ ان سے پوچھیں کہ آسان اور زمین کس نے پیدا کئے 'اور سورج اور چاند کو کس نے کام میں لگایا تو ضرور یمی کمیں گے کہ اللہ نے۔

اور الله نے اپنے نبی صلی الله علیہ وسلم کو یہ حکم دیتے ہوئے فرمایا کہ آپ ان سے یوچیس انہیں روزی کون دیتا ہے :

﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُمْ مِنَ ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضِ أَمَن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَئرَ وَمَن يُحْرِجُ الْحَيْ مِن ٱلْمَيْتِ وَكُمْ مِنَ ٱلمَيْتِ وَكُمْ اللَّهُ أَلْمَيْتِ وَكُمْ اللَّهَ أَلْمَيْتِ وَكُمْ اللَّهُ أَلْمَا اللَّهُ اللَّهُ الْمَيْتِ وَكُمْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللللْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُواللَّا الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُ

(اے پینمبر) آپ ان سے پوچیس تو سہی کہ تم کو آسان اور زمین سے کون
روزی دیتا ہے' یا تمہارے کانوں اور آنکھوں کا کون مالک ہے' اور مردہ سے
زندہ' اور زندہ سے مردہ کون نکالتا ہے' اور دنیا کے کاموں کو کون چلا باہے' تو بیہ
ضرور کہیں گے کہ اللہ' پھر آپ کہیں کہ تب تم اللہ سے کیوں نہیں ڈرتے۔
اس مفہوم کی اور بھی بہت سی آیتیں موجود ہیں' جن میں اللہ تعالیٰ نے کافروں
کے توحید الوہیت کے انکار' نیز بتوں اور اللہ کے سوا بوجی جانے والی ہر چیز کی عبادت
کے بطلان پر خود ان کے توحید ربوبیت کے اسی اقرار کے ذریعہ ان پر ججت قائم کی

اسی طرح الله تعالی نے بندوں کو یہ بھی علم دیا ہے کہ دہ اس کے اساء اور صفات پر ایمان لا ئیں 'اور مخلوق کی مشابہت سے اسے پاک رکھیں 'چنانچہ فرمایا :
﴿ وَبِلَيْهِ ٱلْأَسْمَاءُ الْخُسْمَىٰ فَأَدْعُوهُ بِهَا ﴾

اور الله کے اچھے اچھے نام ہیں 'تو اسے انہی ناموں سے پکارو۔
اور فرمایا :

﴿ هُوَ اللّهُ الّذِى لَا إِلَهُ إِلّا هُوَّ عَلِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ الرَّمْنَ الرَّمْنَ الرَّمْنَ الرَّمْنَ الرَّمِنَ الرَّمْنَ اللّهُ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمَّا اللهُ عَمَّا اللهُ عَمَّا اللهُ عَمَّا اللهُ عَمَّا اللهُ عَمَّا اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

(سورة الحشر: ٢٢ تا ٢٢٠) الله وه ب جس كے سواكوئي سچا معبود نهيں 'وه چچپې اور كھلي سب باتيں جانے والا ہے 'وہ بہت رحم والا' مهران ہے 'الله وہ ہے جس کے سواکوئی سچا معبود خہیں 'وہ سارے جہان کا بادشاہ 'ہر عیب سے پاک 'سلامتی والا' بندوں کو امن دینے والا' ہر چیز کی مگہبانی کرنے والا' زبردست 'بڑے دباؤ والا' اور بڑائی والا ہے' الله ان مشرکوں کے شرک سے پاک ہے 'وہ الله ہر چیز کا بنانے والا' پیدا کرنے والا اور نقشہ کھینچنے والا ہے 'اس کے اچھے اچھے نام ہیں' آسان اور زمین میں جتنی چیزیں ہیں سب اس کی پاکی بیان کر رہی ہیں' اور وہ زبردست اور عکمت والا ہے۔

اور فرمایا:

﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَكُدُ ﴾ اللَّهُ الصَّمَدُ ﴿ لَمْ كِلِدُ وَلَمْ يُولَدُ ﴾ وَلَمْ يُولَدُ ﴾ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُنُ لَهُ كُنُ لَهُ كُنُ لَهُ كُنُ لَهُ مُكُنُ لَهُ مُكُنُ لَهُ مُكُنُ لَهُ مُكُنُ لَهُ مُكُنُ لَهُ مُكُنَّا لَهُ الطَّاصِ )

(اے پینمبر) کمہ دیجئے وہ اللہ ایک ہے' اللہ بے نیاز ہے' نہ اس نے کسی کو جنا

اور نہ اسے کسی نے جناہے' اور نہ ہی اس کا کوئی ہمسرہے۔

اور فرمایا :

﴿ فَكَلَا يَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنتُمْ تَعَلَّمُونَ ﴾ (سورة البقره: ٢٢)

تو جان بوجھ کر کسی کو اللہ کے برابر مت بناؤ۔

اور فرمایا :

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَشَى \* وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (سورة الثورى: ١١) اس كى طرح كوئى چيز نهيں 'اوروہ سننے والا 'و كھنے والا ہے۔

اس معنی کی اور بھی بہت سی آئیتیں وارد ہیں۔

علائے کرام نے یہ بات وضاحت کے ساتھ بیان کی ہے کہ توحید ربوبیت توحید الوہیت لیٹنی صرف اللہ کی عبادت کرنے کو متلزم ہے نیزیہ اس کالازمہ اور نقاضا ہے ' بی وجہ ہے کہ اللہ تعالی نے کافروں پر اس بات سے جمت قائم کی ہے ' اس طرح توحید اساء و صفات کا بھی بی نقاضا ہے کہ ساری عبادتیں اللہ کے ساتھ خاص کر دی جا ئیں ' کیونکہ وہی اپنی ذات اور اساء و صفات میں باکمال ' اور بندوں کا منعم ہے ' للذا وی اس بات کا سزاوار ہے کہ لوگ اس کی عبادت کریں ' اس کے اوام بجالا ئیں ' اور نوابی سے اجتناب کریں۔

رہی بات توحید عبادت (توحید الوہیت) کی تو اگر کوئی شخص اسے علم و عمل دونوں کا لط سے اپناکر اس پر کاربند ہو جائے تو یہ توحید کی باتی دونوں قسموں کو بھی شامل ہے، جیسا کہ علماء کرام نے اس بات کو عقیدہ اور تفسیر کی کتابوں میں تفصیل کے ساتھ بیان کیا ہے، مثلاً تفسیر طبری، تفسیر ابن کثیر، تفسیر بغوی، عبداللہ بن امام احمد کی کتاب السنہ، امام ابن خزیمہ کی کتاب التوحید، اور علامہ عثمان بن سعید دارمی کی وہ کتاب جے انہوں نے بشر مربی کے ردمیں لکھی ہے، نیز دیگر علماء سلف کی کتابیں۔

اس موضوع پر جن لوگول نے بہترین کام کیا ہے ان میں شخ الاسلام ابن تیمیہ رحمہ اللہ اور ای طرح بارہویں صدی اللہ بین اور ای طرح بارہویں صدی اجری اور اس کے بعد کے دور میں ائمہ دعوت و توحید مثلاً امام محمد بن عبدالوہاب رحمہ اللہ 'ان کے آل و احفاد اور تلافہ نیزان کے منج پر چلنے والے دیگر علماء سنت ہیں۔ اللہ 'ان کے آل و احفاد اور تلافہ نیزان کے منج پر چلنے والے دیگر علماء سنت ہیں۔ اس موضوع پر لکھی گئی بہترین کتابوں میں "فتح المجید" اور اس کی اصل "تیسیر العزیز الحمید" ہے 'پہلی کتاب شخ عبدالرحمٰن بن حسن رحمہ اللہ کی' اور دو سری شخ سلمان بن عبداللہ کی' اور دو سری شخ سلمان بن عبداللہ کی' اور دو سری شخ سلمان بن عبداللہ کی تالیف ہے۔

نیزاس موضوع پر بهترین مجموعہ کتاب "الدردالسنیہ" کے پیلے اجزاء ہیں ان میں علامہ شخ عبدالرحمٰن بن قاسم رحمہ اللہ نے آل شخ کے ائمہ دعوت اور بارہویں صدی جمحی اور اس کے بعد کے دیگر علماء کے عقیدہ اور احکام سے متعلق فقادے جمع کئے ہیں 'میری نصیحت ہے کہ ان کتابول کے اور ان کے علاوہ علماء سنت کی دیگر کتابوں کے مطالعہ کا اہتمام کیا جائے 'کیونکہ ان میں بڑے فوا کد ہیں۔

اننی مفید کتابوں میں سے "مجموعۃ الرسائل الاولی" ہے جو آل شخ کے ائمہ ، عوت اور دیگر علماء کے رسالوں کا مجموعہ ہے 'اور شخ عبدالرحمٰن بن حسن 'شخ عبدالله ابا بطین 'شخ سلیمان بن عمان 'اور دیگر ائمہ توحید کی وہ مولفات ہیں جو اہل باطل کی تردید میں لکھی گئی ہیں 'یہ کتابیں ہڑی مفید ہیں کیونکہ یہ علمی فوائد کے ساتھ اہل باطل کے بہت سارے شکوک و شبہات کے تردید و ازالہ پر مشمل ہیں 'اللہ ان علماء و ائمہ کو اپنی وسیع رحمت سے نوازے 'انہیں جنت میں جگہ دے 'اور ہمیں ان کی تی اتباع کرنے کی توفیق دے۔

ای طرح ''مجلّه البحوث الاسلامیه'' جو ریاست عامه برائے علمی تحقیقات وافراء و دعوت و ارشاد سے صادر ہو تا ہے' اس کے شارے بھی قابل مطالعہ ہیں' جو عقیدہ و احکام سے متعلق گرانقدر علمی تحقیقات اور بے شار فوائد پر مشمل ہوتے ہیں۔

ایسے ہی میرے فناوے اور مقالات کے ابتدائی اجزاء جو عقیدہ سے متعلق ہیں سے بھی بہت مقد ہیں اور مقالات کے ابتدائی بین سے بھی بہت مفید ہیں المحمد لللہ سے سب کتابیں مطبوع اور طلبہ علم کے درمیان متداول ہیں اللہ ان کی افادیت کو عام کرے۔

سوال ۵:

بعض لوگ علاء اور صالحین اور ان کے آثار سے تبرک چاہنے کو جائز سمجھتے

بیں 'اور ان کی دلیل بیہ ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے تبرک حاصل کیا ہے ' تو اس کا کیا حکم ہے؟ کیا ایسا کرنا غیر نبی کو نبی صلی اللہ علیہ وسلم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ تثبیہ دینا نہیں ہے؟ اور کیا نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے آپ کی وفات کے بعد تبرک حاصل کیا جا سکتا ہے؟ نیز نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی برکت کا وسیلہ لینا کیسا ہے؟

# جواب :

نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے علاوہ کسی اور کی ذات ہے' یا اس کے وضو کے بیچے ہوئے پانی ہے ' یا اس کے بدن کے کسی بھی ہوئے پانی ہے' یا اس کے بال ہے' یا اس کے بینے ہے' یا اس کے بدن کے کسی بھی حصہ ہے تبرک چاہنا جائز نہیں' یہ ساری چیزیں آپ کے لئے خاص تھیں' کیونکہ اللہ فیم آپ کے جم میں اور جس چیز پر آپ کا دست مبارک لگ جا یا تھا اس میں خیرو برکت دے رکھی تھی۔

یں وجہ ہے کہ صحابہ کرام نے آپ کی زندگی میں اور آپ کی وفات کے بعد بھی ایسا کسی صحابی سے تبرک نہیں چاہا اور نہ ہی خلفائے راشدین و غیرہم کے ساتھ بھی ایسا ہوا 'جو اس بات کی دلیل ہے کہ انہیں پہ تھا کہ یہ چیز بی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ خاص ہے 'کسی اور کے لئے جائز نہیں 'اور اس لئے بھی جائز نہیں کہ یہ غیراللہ کی عبادت اور شرک کا ذریعہ ہے 'اسی طرح نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے جاہ و مرتبہ 'یا آپ کی ذات 'یا صفت 'یا برکت کے وسیلہ سے دعا کرنا بھی جائز نہیں 'کیونکہ اس چیز کی شریعت میں کوئی دلیل نہیں 'نیزیہ آپ کے حق میں غلو اور شرک کا ذریعہ ہے 'اور اس میں کوئی بھلائی ہوتی تو ہم سے اس لئے بھی کہ صحابہ کرام نے ایسا نہیں کیا' اگر اس میں کوئی بھلائی ہوتی تو ہم سے اس لئے بھی کہ صحابہ کرام نے ایسا نہیں کیا' اگر اس میں کوئی بھلائی ہوتی تو ہم سے

پہلے انہوں نے اسے کیا ہو تا' اور بیہ اس لئے بھی جائز نہیں کہ بیہ شرعی دلیلوں کے خلاف ہے' جیساکہ اللّٰہ تعالیٰ کاارشاد ہے :

﴿ وَيِلَّهِ ٱلْأَسَّمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ فَأَدْعُوهُ بِهَمَّ ﴾ (سورة الاعراف: ١٨٠)

اور اللہ کے اچھے اچھے نام ہیں' تواس کو اننی ناموں سے پکارو-

اللہ نے کسی کے جاہ' یا حق' یا برکت کے وسیلہ سے دعاکرنے کا حکم نہیں دیا ہے۔ اسی طرح اللہ کی صفات مثلاً اس کی عزت' رحمت' اور کلام وغیرہ سے وسلہ لینے کا حکم بھی وہی ہے جو اس کے اساء کا ہے' جیسا کہ متعدد صحیح حدیثوں میں اللہ کے کلمات تامہ کے ذریعہ اور اللہ کی عزت و قدرت کے ذریعہ پناہ مانگنے کاذکر موجود ہے۔ اور یمی تھم اللہ کی محبت' اس کے رسول کی محبت' اللہ اور اس کے رسول یر ایمان 'اور نیک انمال سے وسلہ لینے کابھی ہے 'جیساکہ غار والوں کے قصہ میں موجود ہے 'جس کاخلاصہ بیہ ہے کہ بارش کی وجہ سے تین آدمیوں نے رات گذارنے کے لئے ایک غارمیں پناہ لی' جب وہ غارمیں داخل ہوگئے تو پہاڑ سے ایک چٹان کھسک کر آئی'جس سے غار کامنھ بند ہوگیااور وہ اسے ہٹانہ سکے' چنانچیہ انہوں نے باہم یہ طے کیا کہ اس معیبت سے چھٹکارا پانے کی صرف ہی صورت ہے کہ ہم میں سے ہرایک اینے اپنے نیک عمل کے وسلیہ سے اللہ سے دعا کرے' چنانچہ ایک نے اپنے والدین کے ساتھ حسن سلوک کاوسلہ لیا' تو چٹان کچھ ہٹ گئی لیکن ابھی اس سے نکلنا ناممکن تھا' پھر دو سرے نے زنا پر قادر ہونے کے باوجود اپنی پاکدامنی کا وسیلہ لیا' تو چٹان کچھ اور جٹ گئی مگر ابھی وہ نکل نہیں سکتے تھے ' پھر تیسرے نے اپنی امانت کی ادائیگی کا وسیلہ لیا تو چٹان مکمل ہٹ گئی اور وہ غار سے صیحے و سالم باہر نکل آئے۔

یہ حدیث صحیحن میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے عابت ہے' آپ صلی اللہ علیہ

وسلم نے ہماری عبرت اور نصیحت کی خاطرا گلے لوگوں کے واقعات کے عنمن میں اس کا تذکرہ کیا ہے۔

اس جواب میں جو پچھ میں نے ذکر کیا ہے متعدد علماء مثلاً شخ الاسلام ابن تیمیہ اور ان کے شاگرد علامہ ابن قیم 'نیز شخ عبدالرحمٰن بن حسن وغیرہم رحمہم اللہ۔ نے اپنی اپنی کتابوں میں اسی بات کی صراحت کی ہے۔

پی بات کی وہ حدیث جس میں یہ ذکرہے کہ ایک نابینا شخص نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں آپ کا وسلم لیا' پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ سے اس کے لئے سفارش اور دعا کی اور اللہ نے اس کی بینائی واپس کردی' تو یہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی جاہ اور حق کا وسلیہ نہیں' بلکہ آپ کی دعا اور سفارش کا وسلیہ ہے' جیسا کہ حدیث سے واضح ہے' اور اسی طرح قیامت کے دن لوگ حساب و کتاب شروع ہونے کے لئے ' اور جنتی اپ جنت میں داخل ہونے کے لئے آپ کی شفاعت کا وسلیہ اختیار کریں گے' اور جنتی اپ کی زندگی میں آپ کا وسلیہ اختیار کریں گے نہ سب آپ کی زندگی میں آپ کا وسلیہ اختیار کریں گے نہ کہ آپ کی دعا اور شفاعت کا وسلیہ ہے' نہ کہ آپ کی دنیا کی زندگی ہویا آ خرت کی' نیز یہ آپ کی دعا اور شفاعت کا وسلیہ ہے' نہ کہ آپ کی دنیا کی زندگی ہویا آخرت کی' نیز یہ آپ کی دعا اور شفاعت کا وسلیہ ہے' نہ کہ آپ کی دنیا کی زندگی ہویا آخرت کی' نیز یہ آپ کی دعا اور شفاعت کا وسلیہ ہے' نہ کہ آپ کی دنیا کی زندگی ہویا آخرت کی' نیز یہ آپ کی دعا اور شفاعت کا وسلیہ ہے' نہ کہ آپ کی دیا توں کا نام ابھی نہ کور ہوا ہے۔

# سوال ۲:

بہت سے عوام عقیدہ توحید سے متعلق برای برای غلطیاں کر بیٹھتے ہیں 'تو ایسے لوگوں کا کیا تھم ہے؟ اور کیا وہ اپنی جمالت کی وجہ سے معذور تصور کئے جائیں گے؟ نیز ان سے شادی بیاہ کرنے اور ان کا ذبیحہ کھانے کا کیا تھم ہے؟

اور کیا مکه مکرمه میں ان کاداخل ہونادرست ہے؟ جواب :

جس شخص کے بارے میں معلوم ہو کہ وہ مردوں کو پکار تا' ان سے فریاد کرتا' ان کے لئے نذر مانتا' اور اس طرح کی دیگر عبادتیں ان کے لئے کرتا ہے تو وہ مشرک اور کافرہے' نہ تو اس سے شادی بیاہ کرنا درست ہے' اور نہ اس کامسجد حرام میں داخل ہونا جائز ہے' اور نہ ہی اس کے ساتھ مسلمانوں جیسا کوئی سلوک کیا جائے گا' بھلے وہ ان باتوں سے اپنی لاعلمی کا دعویٰ کرے' بیمال تک کہ وہ اللہ سے تو ہہ کرلے' اللہ تعالیٰ کا رشادہے :

﴿ وَلَا لَنَكِحُوا المُشْرِكَتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ وَلَأَمَةُ مُؤْمِنَ خَيْرٌ مِن مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتُكُمُّ وَلَا تُنكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُواْ وَلَعَبْدُ مُؤْمِنُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكِ وَلَوْ أَعْجَبَكُمُ

(سورة البقره: ۲۲۱)

اور مشرک عورتوں سے نکاح نہ کرو جب تک وہ ایمان نہ لائیں 'اور شرک کرنے والی عورت گو تم کو بھلی گئے اس سے مسلمان باندی بہتر ہے 'اور مشرک مرد جب تک ایمان نہ لائیں مسلمان عورتوں سے ان کا نکاح نہ کرو ' اور مشرک مرد گوتم کو بھلا گئے اس سے مسلمان غلام بہتر ہے۔ اور فرابا :

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا جَآهَ كُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَتِ فَٱمَّتِحِنُوهُنَّ ٱللَّهُ أَعْلَمُ

بِالمِنْسِنِّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنْتِ فَلاَ تَرْجِعُوهُنَ إِلَى ٱلْكُفَّارِ لاَ هُنَّ حِلُّ لَهُمْ وَلا هُمْ يَحِلُونَ لَمُنَّ وَعَالْتُوهُم مَّا آنفَقُوا وَلا جُنَاح عَلَيَكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَّ إِذَا ٓ عَالَيْتُمُوهُنَّ أَجُورُهُنَّ وَلا تُتَسِكُواْ بِعِصِمِ ٱلْكُوافِرِ وَسَعَلُوا مَا آنفَقُنُمْ وَلْيَسْتُلُواْ مَا آنفَقُوا ذَلِكُمْ حُكُمُ ٱللَّهِ يَحْكُمُ يَنْكُمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ ﴾

(سورة الممتحنه: ۱٠)

مومنو! جب تمهارے پاس مسلمان عورتیں ہجرت کرکے آئیں تو ان کا امتحان کے لیا کرو' اللہ ان کے ایمان کے متعلق خوب جانتا ہے' پھراگر تم جان لوکہ وہ مومن ہیں تو ان کو کافروں کی طرف مت لوٹاؤ' نہ یہ ان کے لئے حلال ہیں' اور کافروں نے ان عورتوں پر جو خرچ کیا ہے وہ ان کو دے دو' اور اگر تم ایسی عورتوں کے مهرادا کر دو تو ان سے نکاح کر لینے میں تم پر کوئی گناہ نہیں' اور کافروں سے مانگ کو بر قرار مت رکھو' اور تم نے جو ان پر خرچ کیا ہے وہ کافروں سے مانگ لو' اور انہوں نے جو خرچ کیا ہے وہ تم اے درمیان میں میں اللہ کا حکم ہے جس کے ذریعہ وہ تمہارے درمیان فیصلہ کرتا ہے' اور اللہ جانے والا' حکمت والا ہے۔

# اور فرمایا:

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ بَعَسُ فَلَا يَشْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَا الْمُشْرِكُونَ بَعَسُ فَلَا يَشْرَبُوا الْمَسْجِد (مورة التوب : ٢٨) المحكرامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَا يَعْمَ بِينَ لِلذَا الله على الله على يعديه مجد حرام كريك نه آني يائس-

جو لوگ فرکورہ بالا امور سے اپنی جمالت و لاعلمی کا دعویٰ کریں تو ان کی جمالت کا کوئی اعتبار نہیں ہوگا' بلکہ واجب ہے کہ ان کے ساتھ کافروں جیسا بر آؤ کیا جائے یمال تک کہ وہ اللہ سے توبہ کرلیں'کیونکہ ایسے لوگوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ وَإِذَا فَعَلُواْ فَخِصَةً قَالُواْ وَجَدُنَا عَلَيْهَا ءَابَاءَنَا وَاللَّهُ أَمَرَنَا بِهَا قُلْ إِنَ اللَّهَ لَا يَأْمُمُ وَإِلَا فَعَمُونَ فَى قُلْ أَمَرَ رَبِي وَالْقِسَطِّ وَأَقِيمُوا وَجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَآدَعُوهُ تُخْلِصِينَ لَهُ اللِّينَ كَمَا بَدَأَكُمْ نَعُودُونَ فَي فَرِيقًا هَدَىٰ وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ الطَّلَلَةُ إِنَّهُمُ اتَّخَذُوا الشَّيَطِينَ أَوْلِياً وَنِ وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ الطَّلَلَةُ إِنَّهُمُ اتَّخَذُوا الشَّيَطِينَ أَوْلِياً وَنِ وَفَرِيقًا حَقَى عَلَيْهِمُ الطَّلَلَةُ إِنَّهُمُ اتَّخَذُوا الشَّيَطِينَ أَوْلِياتًا مِن دُونِ اللَّهِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُنْهِ مَدُونَ ﴾

# (سورة الاعراف: ٢٨ تا٣٠)

اور جب یہ لوگ کوئی برا کام کرتے ہیں تو کتے ہیں ہم نے اپنے باپ دادا کو ایسا ہی کرتے پایا' اور اللہ نے ہمیں یہی حکم دیا ہے' تو اے پینجبر! کمہ دیجے کہ اللہ تعالیٰ برے کام کا حکم نمیں دیتا' کیا تم اللہ کے متعلق ایسی بات کہتے ہو جس کا تمہیں علم نہیں' اے پینجبر! کمہ دیجے میرے مالک نے تو انصاف کا حکم دیا ہے اور یہ کہ جمال نماز پڑھو اپنے منہ سید ھے کر لو اور اس کے تابعدار ہوکر اس کو پکارو' جس طرح اس نے تم کو پہلے پیدا کیا ویسے ہی پھر دوبارہ تم پیدا ہوگے اسی نے ایک گروہ کی تقدیر میں گراہی مقدر ہوگے ' اسی نے ایک گروہ کو راہ پر لگایا' اور ایک گروہ کی تقدیر میں گراہی مقدر رہے کہ وہ راہ پر بیا

# نیز نصاری اور ان جیسے لوگوں کے بارے میں فرمایا:

﴿ قُلْ هَلْ نُلْيَئِكُمْ إِلَا خَصَرِنَ أَعْمَالًا ۚ الَّذِينَ صَلَّ سَعَيْهُمْ فِي الْحَيَوَةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنْهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا﴾

(سورة ا ككهف : ۱۰۴۰، ۱۰۴۰)

اے پیٹیبر! کمہ دیجئے کیا میں حسین ان لوگوں کو بٹلاؤں جو عمل کے اعتبار سے بہت گھائے میں ہیں میں نو دہ نوگ ہیں جن کی ساری کوشش دنیا کی زندگی میں اکارت ہو گئی اور وہ سیجھے رہے کہ وہ اچھے کام کر رہے ہیں۔ اس مقدم کی اور بھی بہت ساری آیتی وارد ہیں۔

# سوال ٤:

بہت سے اسلامی معاشرے میں دین کے طاہری شعار مثلاً واڑھی بڑھانے اور لباس کو گخوں سے اور رکھنے وغیرہ کا فداق اڑایا جا تا ہے کیا دین کے ساتھ اس طرح کا فداق کرنے سے انسان ملت اسلامیہ سے خارج ہو جا تا ہے؟ اور جو اس طرح کا فداق کرنے سے انسان ملت اسلامیہ سے خارج ہو جا تا ہے؟ اور جو اس برائی میں مبتلا ہے دسے آپ کی کیا تھیجت فرماتے ہیں؟

# جواب :

الله 'اس کے رسول' اس کی آیتوں' اس کی شربیت اور اس کے احکام کانماق اڑانا یقیناً کفرکے اقسام میں ہے ہے' الله تعالیٰ کاارشاد ہے :

﴿ قُلَ أَبِلَلَهِ وَءَايَنِهِ وَرَسُولِهِ عَنْتُمُ تَسَتَهْنِ وُونَ لَا تَعْلَدُرُواْ قَدَ كَفَرْتُمُ بَعْدَ إِيمَنِهُ وَ النوب : ٢٢٢٥ ) معدد إيمننِكُو ﴾ (مورة النوب : ٢٢٤٥) الله أور اس كى آيتول اور اس كى آيتول اور اس كى رسول كا

مذاق اڑاتے ہو' بہانے مت کرو' تم ایمان لاکر پھر کافر ہوگئے۔

اسی حکم میں توحید' یا نماز' یا زکو ۃ' یا روزہ' یا جج' یا دین کے ویگر متفقہ احکام کانداق اڑانا بھی داخل ہے۔

رہاس مخص کانداق اڑاناجو داڑھی لمی رکھتا ہے 'یا اپنے ازار کو مخفوں سے نیجے لاکانے سے برہیز کرتا ہے 'یا اس طرح کے دیگر امور جن کا تھم بعض ہوگوں پر بسااہ قات واضح نہیں ہو پایا' تو اس میں تفصیل ہے 'گر ضروری ہے 'یہ اس سے بج جائے' اور جس کے بارے میں اس شم کی کوئی بات معلوم ہو جائے سے شیخت ہا جائے' یہاں تک کہ وہ اللہ سے توبہ کرکے شریعت کا بابند ہو جائے نیز اللہ اور رسوں کی اطاعت میں' اور اللہ کے غیظ و نحضب اور تیم شعوری ارتداد سے تیجت ہوئے شریعت کی پابندی کرنے والوں کا فداق اڑائے سے باز آجائے' دعا ہے کہ اللہ جمیں اور شام مسلمانوں کو ہربلاے محفوظ رکھ' واللہ دئی التو بھیں اور تمام مسلمانوں کو ہربلاے محفوظ رکھ' واللہ دئی التو بھی اللہ جمیں اور

سوال ۸:

عقیدہ کے موضوع پر آپ کن کتابوں کے مطالعہ کی نصیحت قرماتے ہیں؟ جواب :

عقیدہ 'احکام اور اخلاق وغیرہ سیھنے کے نئے سب سے عدہ 'سب سے نظیم اور سب سے عقیدہ ' سب سے نظیم اور سب سے عقیدہ ' سب سے چی کتاب (قرآن) ہے ، جس میں باطل کا کوئی وخل نہیں ' نہ آگے سے نہ چھھے سے ' جو حکمت وائے ' تعریف کے لائق مالک کی طرف سے اتاری گئی ہے ' جس کے متعلق اللہ تعالی کا ارشاد ہے :

﴿ إِنَّ هَلَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقَوْمُ وَلِيُشِرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ فَي اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَمَلُونَ عَمَلُونَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَمَلُونَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّ

بیٹک بیہ قرآن وہ راہ بتا تا ہے جو بہت ہی ٹھیک ہے' اور مومنوں کو جو نیک کام کرتے ہیں بیہ خوشخبری دیتا ہے کہ ان کے لئے براا اجر ہے۔

اور فرمایا :

﴿ كِنَّتُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَدَّبَرُواْ الْمِنتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أَوْلُواْ الْأَلْبَبِ

(سورة ص: ۲۹)

یہ قرآن ایک الی کتاب ہے جس کو ہم نے آپ پر اٹارا' جو بڑی برکت والی ہے' ٹاکہ لوگ اس کی آیتوں میں غور کریں' اور عقل والے اس سے نصیحت لیں۔

اور فرمایا:

﴿ وَهَلَذَا كِلنَّابُ أَنزَلْنَكُ مُبَارَكُ فَأَتَّبِعُوهُ وَٱتَّقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾

(سورة الانعام: ١٥٥)

اور یہ ایس کتاب ہے جس کو ہم نے اتارا' جو برکت والی ہے' پس اس کی بیروی کرو اور اللہ سے ڈرو' ٹاکہ تم پر رحم کیاجائے۔

اور فرمایا:

﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ بَنِيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ لِلمُسْلِمِينَ ﴾ (سورة النحل: ٨٩)

اور ہم نے آپ پر میر کتاب آثاری جس میں ہر چیز کا اچھا بیان ہے' اور میہ مسلمانوں کے لئے ہدایت' رحمت اور خوشخبری ہے۔

اس معنی کی اور بھی بہت ساری آئیتیں موجود ہیں-

اور صحیح حدیث میں ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس قرآن کے متعلق جمة الوداع کے موقع پراینے خطبہ میں فرمایا :

"بیشک میں تہمارے ورمیان ایک ایسی چیز چھوڑ کر جا رہا ہوں کہ اگر اسے تم مضبوطی سے تھامے رہو کے تو ہرگز گمراہ نہیں ہوگئے ' لینی اللہ کی کتاب '' (صحیح مسلم بروایت جابر بن عبداللہ رضی اللہ عنما)

اور غدیر خم کے دن ججة الوداع سے مدینہ لوٹے وقت آپ نے اپنے خطبہ میں فرمایا :

''بیٹک میں تمہارے درمیان دوعظیم چیزیں چھوڑ کرجا رہاہوں' ان میں پہلی چیز تو اللّٰہ کی کتاب ہے جس میں ہدایت اور نور ہے' پس تم اللّٰہ کی کتاب کو اپنالو اور اسے مضبوطی ہے تھام لو''

اس حدیث میں آپ صلی الله علیه وسلم نے الله کی کتاب پر اجھارا اور اس کی ترغیب دلائی اور اس کے بعد فرمایا:

"اور اہل بیت اہل بیت کے بارے میں میں تہمیں اللہ کی یاد دلاتا ہوں اہل بیت کے بارے میں اللہ کی یاد دلاتا ہوں" (صحیح مسلم بروایت زید بیت کے بارے میں میں تہمیں اللہ کی یاد دلاتا ہوں" (صحیح مسلم بروایت زید بن ارقم رضی اللہ عنہ)

اور آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا:

«تتم میں بهترین شخص وہ ہے جو قرآن سیکھےاور دو سروں کو سکھائے "(صیحے بخاری)

اور فرمایا:

"جو شخص علم کی طلب میں کوئی راستہ چلے گا' تو اللہ اسے قیامت کے دن جنت کے راستہ پر چلائے گا' اور جب بھی کچھ لوگ اللہ کے گھروں میں سے کسی گھر (مسجد) میں اکٹھا ہوکر اللہ کی کتاب کی تلاوت اور آپس میں اس کا ندا کرہ کرتے ہیں تو ان پر سکینت نازل ہوتی ہے' اور اللہ کی رحمت انہیں ڈھانپ لیتی ہے' اور فرشتے ان کو گھر لیتے ہیں' اور اللہ ان کا ذکر اپنے پاس فرشتوں میں کرتا ہے' اور جس شخص کو اس کا عمل چھے کر دے اسے اس کا نسب اور خاندان آگے نہیں بڑھا سکتا'' (صحیح مسلم بروایت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ)

اس باب میں اور بھی بہت سی حدیثیں وارد ہیں۔

قرآن کریم کے بعد مطالعہ کے لئے بہترین کتابیں حدیث کی کتابیں ہیں بیسے صحیحن سنن اربعہ اور حدیث کی دیگر معتمد کتابیں الندا علم کی مجلسوں اور حلقوں کو قرآن کی تلاوت اور اس کی تعلیم و تدریس نیز حدیث شریف کے درس و تدریس سے آباد رکھنا چاہئے 'اور بید کام ایسے علماء کو کرنا چاہئے جن کے علم و درایت اور تھیجت و استقامت پر لوگوں کو اعتماد ہو' اور مناسب و مفید کتابوں میں سے ریاض الصالحین' ترغیب و ترہیب' الوائل الصیب'عمد ہ الحدیث الشریف' بلوغ المرام' اور منتقی الاخبار وغیرہ بھی ہیں' ان کتابوں کا مطالعہ فائدہ سے خالی نہیں ہے۔

رہاعقیدہ تو اس موضوع پر لکھی گئی بهترین کتابوں میں ''کتاب التوحید'' ہے جو امام محمد بن عبدالوہاب رحمہ اللہ کی تالیف ہے' اور اس کی دو شرحیں ''تیسیر العزیز الحمید'' اور ''فتح المجید'' ہیں جو شخ کے دو پوتے شخ سلیمان بن عبداللہ بن محمد' اور شخ عبدالرحمٰن بن حسن بن محمدر حممااللہ کی تالیف ہیں۔ انهی عمده کتابوں میں سے امام محد بن عبدالوہاب کی تالیف مجموعتر التوحید' اور شخ الاسلام ابن تیمید رحمہ اللہ کی تالیفات : کتاب الایمان' القاعدة الجلیلہ فی التوسل والوسیلہ' العقیدة الواسطیہ' التد مریہ' اور الحمویہ بھی ہیں' اسی طرح مفید کتابوں میں زادالمعاد فی حدی خیر العباد' الصواعق المرسلہ علی الجمیتہ والمعطلہ' اجتماع الجیوش الاسلامیہ' القصیدہ النونیہ' اغافۃ اللمفان من مصائدالشیطان بھی ہیں' یہ سب علامہ ابن قیم رحمہ اللہ کی تالیف ہیں۔

انمی میں سے ابن ابی العزکی "شرح العقیدہ الطحاویہ" شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رحمہ اللہ کی "منهاج السنہ النبویہ" اور "اقتضاء العراط المستقیم" ابن خزیمہ کی "کتاب التوحید" عبداللہ بن امام احمہ کی "کتاب السنہ" شاطبی کی "کتاب الاعتصام" اور ان کے علاوہ اہل سنت و جماعت کے عقیدہ کے بیان میں دیگر علماء سلف کی لکھی ہوئی کتابیں بھی ہیں۔

نيز اس سلسله مين جامع ترين كتاب «مجموع فتاوى شيخ الاسلام ابن تيميه" اور "الدر رائسنيه في الفتاوى النجديه" بين جنهين علامه شيخ عبدالرحمن بن قاسم رحمه الله نے جمع كيا ہے-

# سوال ۹:

بعض مسلم معاشرے میں لوگ نداق کے طور پر ایسے الفاظ بول جاتے ہیں جن میں کفریا فسق بایا جاتا ہے' اس لئے بہتر ہوگا کہ آپ اس مسکد پر روشنی والدیں' نیز یہ بیان کر دیں کہ اہل علم اور دعاۃ کا اس سلسلہ میں کیا رویہ ہونا

عاميع؟

## جواب:

اس میں کوئی شک نہیں کہ مذاق میں جھوٹ اور کفریہ کلمات کا استعال بہت بڑا گناہ ہے' اور جب یہ لوگوں کے درمیان ان کی مجلسوں میں ہو تو اور ہی خطرناک ہو جاتا ہے' للذا ایسے مذاق سے دور رہنا انتہائی ضروری ہے' چنانچہ اللہ تعالیٰ اس بات سے ڈراتے ہوئے ارشاد فرماتا ہے :

﴿ وَلَمِن سَاَلَتُهُمْ لَيَقُولُنَ إِنَّمَا كُنَّا نَغُوشُ وَنَلْعَبُ قُلُ أَبِاللَّهِ وَ ايَنبِهِ - وَرَسُولِهِ - كُنتُمْ نَشْتَهْ نِهُونَ ﴿ لَا نَعْلَنْ ذِرُواْ فَدَ كَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَنِكُونَ ﴾ وَرَسُولِهِ - كُنتُمْ نَشْتَهْ نِهُونَ ﴾

(سورة التوبه: ۲۲٬۲۵)

اے پیفیر! اگر آپ ان سے پوچھیں تو دہ یمی کہیں گے کہ ہم تو یوں ہی گپ شپ اور دل لگی کر رہے تھے' تو کہہ دہ بچئے کہ کیا تم اللہ اور اس کی آیٹوں اور اس کے رسول سے ہنسی ٹھٹھا کرتے ہو'بہانے مت بناؤ' تم ایمان لاکر پھر کافر ہوگئے۔

بہت سے سلف کا کہنا ہے کہ یہ آیت ان لوگوں کے بارے میں اتری ہے جنہوں نے بی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ سفر میں آپس میں اس قتم کی بات کی کہ ہم نے اپنے ان قاریوں جیسا پیٹو 'جھوٹا' اور ٹر بھیڑکے وقت بزدل کسی کو نہیں دیکھا' تو اللہ نے ان کے بارے میں یہ آیت نازل فرمائی۔

نیز صحیح سند سے ثابت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: "بربادی ہو اس شخص کے لئے جو کوئی چیز بیان کرے پھر جھوٹ بولے ٹاکہ وہ اس سے دو سرول کو ہنسائے "بربادی ہو اس کے لئے " پھر بربادی ہو اس کے

لئے" (ابو داؤد 'ترمدی 'نسائی بسند صحیح)

پس اہل علم اور تمام مومن مرد اورعورتوں پر واجب ہے کہ وہ خود اس سے بچیں اور دو سروں کو بھی اس سے بچنے کی ٹاکید کریں' کیونکہ یہ فعل انتمائی خطرناک' بڑا ہی نقصان دہ اور انجام کے لحاظ ہے بے حد براہے۔

الله جمیں اور تمام مسلمانوں کو اس برائی سے عافیت میں رکھے اور ہم سب کو سیدھے راستہ پر چلنے کی توفیق دے میشک وہ سننے والا ، قبول کرنے والا ہے۔

سوال ۱۰:

بااو قات انسان کے دل میں خصوصاً توحید اور ایمان سے متعلق برے خیالات اور وسوسے کھلتے ہیں 'تو کیااس پر اس کی گرفت ہوگی؟

جواب :

سیحیمین اور ان کے علاوہ دیگر کتب حدیث میں نبی صلی الله علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے ارشاد فرمایا:

'' ہے شک اللہ نے میری امت سے ان باتوں کو در گذر کر دیا ہے جو انہوں نے اپنے دل میں سوچا' لیکن نہ اسے کیا اور نہ زبان سے کما''

اور سد بھی ثابت ہے کہ صحابہ رضی اللہ عنهم نے جب دل میں پیدا ہونے والے ان وسوسوں کے متعلق آپ سے دریافت کیا جن کا ذکر مذکورہ سوال میں اشار ۃ ہوا ہے ' تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں جواب دیتے ہوئے فرمایا کہ ''یمی تو صریح ایمان ہے''

نیز آپ صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:

الوگ باہم سوال کرتے رہتے ہیں ایساں تک کہ یہ سوال بھی آجاتا ہے کہ ان ساری مخلوقات کو اللہ نے پیدا کیا؟ پس جب کوئی مختص اس قتم کی چیز محسوس کرے تو کئے : میں اللہ اور اس کے رسول برایمان لایا"

ایک دو سری روایت میں ہے:

" تو وه الله سے پناه مانکے اور اس چیزے باز آجائے " (صیح مسلم)

: 11 )10

بعض طالب علم اپنے اجتماد سے ایکی چیز کی مخالفت کر بیٹھتے ہیں جو دین میں اربی طور پر معلوم ہو اس میں اربی طور پر معلوم ہو اس میں اجتماد علکن ہے؟ ہماری خواہش ہے کہ آپ اس مسئلہ میں خصوصیت کے ماتھ ہماری رہنمائی فرمائیں؟

#### جواب :

ہروہ چیز جو دین میں کتاب و سنت کی واضح ولیلوں سے یا اجماع سلف سے معلوم ہو
اس میں اجتماد کی کوئی گنجائش نہیں' بلکہ تمام مسلمانوں کا اس بات پر اجماع ہے کہ
اس پر ایمان لانا اور عمل کرنا' نیز اس کے مخالف ہر چیز کو چھوڑ دینا واجب ہے' اور بیہ
ایک ایسا اہم اصول ہے جس میں اہل علم کا کوئی اختلاف نہیں' اجتماد در حقیقت ان
ختلافی مسائل میں ہو تا ہے جن کے دلائل کتاب و سنت سے واضح نہ ہوں' پس جس کا اجتماد صحیح ہوگیا اس کے لئے ایک
عاجمتاد صحیح ہوگیا اسے دہرا اجر ملے گا' اور جس سے چوک ہوگئ اس کے لئے ایک

سائھ حق کی جبتح اور جد و جہد کرنے کی صلاحیت ہو' جیسا کہ صحیحین میں عمرو بن العاص رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: ''جب کسی حاکم نے اجتماد کرکے کوئی فیصلہ کیا اور وہ صحیح ہوگیا تو اسے دہرا اجر ملے گا'اور اگر غلط ہوگیا تو اس کے لئے ایک اجر ہے''

سوال ۱۲:

جو شخص الله کو یا اس کے رسول کو برا بھلا کے 'یا ان کی توہین و تنقیص کرے' اس کا کیا حکم ہے؟ اور جو شخص الله کی واجب کی ہوئی کسی چیز کا انکار کرے' یا الله کی حرام کی ہوئی کسی چیز کو حلال سمجھ 'اس کا کیا حکم ہے؟ تفصیل کے ساتھ جواب سے نوازیں' کیونکہ یہ برائیاں لوگوں میں کثرت سے پائی جارہی ہیں؟

جواب :

جو شخص الله کو' یا الله کے رسول محمہ صلی الله علیہ وسلم کو' یا آپ کے علاوہ دیگر رسولوں کو' یا دین اسلام کو کسی بھی طرح سے سب و شتم کرے اور برابھلا کیے' یا الله اور اس کے رسول کی توہین اور استز اکرے' تووہ تمام مسلمانوں کے اجماع کے مطابق کافراور مرتد ہے' بھلے ہی وہ اسلام کا دعویٰ کرے' الله تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ قُلَ أَبِاللَّهِ وَءَايَنِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ تَسْتَهُ زِءُونَ ﴿ لَا نَعْلَذِرُواْ فَذَكَفَرْتُمُ بَعْدَ إِيمَانِكُوا ﴾ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللّ

(سورة التوبه: ۲۲٬۲۵)

اے پیغیبر! کہہ دیجئے کیاتم اللہ اور اس کی آنیوں اور اس کے رسول کا **ن**داق اڑاتے ہو' بہانے مت بناؤ' تم ایمان لاکر پھر کافر ہو گئے۔

امام ابن تیمیه رحمه الله نے اس مسئله کی تمام دلیلوں کو اپنی کتاب "الصارم المسلول علی شاتم الرسول" میں بری تفصیل کے ساتھ ذکر کیا ہے، جسے مزید دلیلوں کے جانبے کا شوق ہو وہ اس کتاب کی طرف رجوع کرے 'جو بردی مفید نیز وسیع العلم اور جلیل القدر امام کی تالیف ہے۔

یی تھم اس شخص کا بھی ہے جو اللہ کی واجب کردہ کسی چیز کا انکار کرے جس کی فرضیت بدیں طور پر معلوم ہو' جیسے نماز' یا زکو ہ ' یا رمضان کے روزے' یا صاحب استطاعت کے حق میں جج' یا والدین کے ساتھ حسن سلوک کی فرضیت کا انکار' یا اللہ کی حرام کردہ کسی ایسی چیز کو حلال ٹھرائے جس کی حرمت بدیمی طور پر اور اجماع سلف سے معلوم ہو' جیسے شراب نوشی' یا والدین کی نافرمانی' یا ناحق لوگوں کے خون اور مال پر دست درازی' یا سود خوری وغیرہ کو حلال جاننا' تو ایسا کرنے والا کافر اور دین سے خارج ہے' بھلے ہی وہ اسلام کا دعویٰ کرے' علمائے کرام نے تھم مرتد کے باب میں ان مسائل پر اور ان کے علاوہ دیگر نواقض اسلام پر تفصیلی بحث کی ہے اور ان کے دلا کل کو خوب وضاحت کے ساتھ بیان کیا ہے' جے مزید معلوب ومقصود ہو وہ منبی' شافعی' مالکی' حفی' اور دیگر نواقض اسلام پر تفصیلی بحث کی ہے اور ان کے دلا کل خوبی ضاحت کے ساتھ بیان کیا ہے' جے مزید معلوب یس اس باب کی طرف منبی ' شافعی' مالکی' حفی' اور دیگر ندہب کے علاء کی کتابوں میں اس باب کی طرف رجوع کرے' ان شاء اللہ اسے ان کتابوں میں کانی و شافی بحث ملے گ

واضح رہے کہ اس معاملہ میں کوئی اپنی جمالت و لاعلمی کادعویٰ کر دینے سے معذور نہیں سمجھا جائے گا'کیونکہ بیہ سارے مسائل مسلمانوں کے درمیان معروف ہیں'اور ان کا حکم قرآن و حدیث میں بالکل ظاہرہے'واللہ ولی التوفیق۔

سوال ۱۹۳ :

موجودہ دور میں جادو کا استعمال اور جادوگروں کے پاس آنا جانا کثرت سے ہو رہاہے' اس کاکیا تھم ہے؟ اور سحرزدہ شخص کے علاج کا جائز طریقہ کیاہے؟ جواب:

جادو' ہلاک کر دینے والے کبیرہ گناہوں میں سے ہے' بلکہ بیہ نواقض اسلام میں ہے ہے' جیسا کہ اللہ تعالیٰ اپنی مقدس کتاب میں ارشاد فرما تا ہے :

(سورة البقره: ۱۰۲)

اور انہوں نے اس چیز کی بیروی کی جے سلیمان کی بادشاہت میں شیطان بڑھا کرتے تھے ' حالانکہ سلیمان نے کفر نہیں کیا' البتہ یہ شیاطین کافر تھے جو لوگوں کو جادو سکھاتے تھے اور وہ باتیں جو شہر بائل میں دو فرشتوں ہاروت اور ماروت یر آثاری گئی تھیں' اور وہ دونوں کسی کو جادو نہیں سکھلاتے تھے جب تک بیہ

نہیں کہ دیتے کہ ہم آزمائش ہیں ' تو تم کفرمت کرو ' پھر بھی لوگ ان دونوں
سے ایسی باتیں سکھتے تھے جس کے ذریعہ شوہر اور بیوی میں جدائی کرادیں '
حالانکہ اللہ کے حکم کے بغیر دہ جادو ہے کسی کو نقصان نہیں پہنچا سکتے ' اور ایسی
باتیں سکھتے تھے جن میں فائدہ کچھ نہیں ' نقصان ہی نقصان ہے ' حالانکہ انہیں
اس کا علم تھا کہ جو کوئی جادو خریدے گا اس کے لئے آخرت میں کوئی حصہ
نہیں ' اور بہت ہی بری ہے وہ چیز جس کے بدلہ انہوں نے اپنی جانوں کو بیچا'
کاش کہ یہ لوگ جانے ' اور اگر وہ ایمان لے آتے اور اللہ کا تقوی اختیار
کرتے تو اللہ کے پاس سے جو ثواب ملتا وہ ان کے حق میں بہتر تھا' اگر وہ سے
حانے۔

ندکورہ بالا دونوں آیتوں میں اللہ نے بیہ خبر دی ہے کہ شیطان لوگوں کو جادو سکھلاتے تھے' اور بیہ بتایا ہے کہ دونوں مسکھلاتے تھے' اور بیہ بتایا ہے کہ دونوں فرشتے (ہاروت و ماروت) جے بھی جادو سکھلاتے تھے اسے پہلے یہ بتلا دیتے تھے کہ ہم آنمائش ہیں' اور ہم جو سکھلاتے ہیں وہ کفرہے۔

اور الله نے بیہ بھی واضح کر دیا ہے کہ جادو سکھنے والے ایسی چیز سکھتے ہیں جن میں ان کافائدہ نہیں' نقصال ہی نقصال ہے' اور ان کے لئے اللہ کے پیمال آخرت میں خیر کاکوئی حصہ نہیں۔

اوریہ بھی بیان کیا ہے کہ جادو گر اپنے جادو سے میاں اور بیوی کے درمیان جدائی ڈالتے میں اور وہ اللہ کے ''اذن'' کے بغیر کسی کو کوئی نقصان نہیں پہنچا سکتے۔

یماں "اذن" ہے مراد اذن شرعی نہیں بلکہ اذن کونی و قدری ہے "کیونکہ کائنات میں جتنی چیزیں واقع ہوتی ہیں وہ سب اللہ کے قدری اذن سے ہوتی ہے 'اور اس کی باد شاہت میں کوئی ایسی چیز ہرگز واقع نہیں ہو سکتی جسے وہ کون و قدر کے لحاظ سے نہ چاہے۔

اور الله تعالی نے بیہ بھی بیان کیا ہے کہ جادو ایمان اور تقویٰ کی ضد ہے۔ مذکورہ بیان سے معلوم ہوا کہ جادو کفر اور ضلالت ہے' اور جادو کرنے والا اگر اسلام کامدعی ہے تو وہ اسلام سے خارج ہے' چنانچہ صحیحین میں ابو ہرریہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

"سات مملک گناہوں سے بچو' لوگوں نے کہا وہ کیا ہیں اے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم! آپ نے فرمایا: اللہ کے ساتھ شرک جادو اللہ کی حرام کی ہوئی کسی جان کا ناحق قتل 'سود خوری' يتيم کا مال کھانا' لشكر کشي كے دن پیپٹھ پھیر کر بھاگنا' اور یا کدامن' بھولی بھالی مومن عورتوں پر زنا کی تہمت لگانا'' اس صحیح حدیث میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے بیہ بیان فرمایا ہے کہ شرک اور جادو سات مملک گناہوں میں سے بین اور شرک ان میں برا ہے کوئلہ یہ تمام گناہوں میں سب سے بڑا ہے' اور جادو بھی انہی میں سے ہے' میں وجہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے شرک کے ساتھ ذکر کیا ہے'کیونکہ جادو گروں کی جادو تک جو رسائی ہوتی ہے وہ شیطانوں کی عبادت' نیز دعا' ذبح' نذر اور استعانت وغیرہ جیسی عبادتوں کے ذریعہ ان کا تقرب حاصل کرنے سے ہی ہوتی ہے ، چنانچہ امام نسائی نے ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کیاہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا : "جس نے کوئی گرہ لگائی پھراس میں پھونکااس نے جادو کیا' اور جس نے جادو کیا اس نے شرک کیا'اور جس نے کوئی چزاٹکائی وہ اسی کے حوالے کر دیا گیا'' یہ حدیث سورہ فلق میں اللہ کے قول "ومن شر النفاثات فی العقد" کی تفیر

ہے' مفسرین کا کہنا ہے کہ ''نفاثات'' سے مراد وہ جادو گرنیاں ہیں جو لوگوں کو اپنے ظلم و اذبت کا نشانہ بنانے کی غرض سے شیطانوں کا تقرب حاصل کرنے کے لئے گرہیں لگاتی اور ان میں شرکیہ کلمات بڑھ کر پھو تکتی ہیں۔

جادوگر کے حکم کے بارے میں اہل علم کا یہ اختلاف ہے کہ اس سے توبہ کروا کے اس کی توبہ قبول کر لی جائے گئ یا جب اس کے سلسلہ میں جادو کا ثبوت مل جائے تو بغیر توبہ کروائے ہر حال میں اسے قتل کر دیا جائے گا؟ اور یمی دو سرا قول ہی درست ہے 'کیونکہ جادوگر کا وجود اسلامی معاشرہ کے لئے ضرر رساں ہے جبکہ وہ عموماً تجی توبہ نہیں کرتے 'نیزاس کے باتی رہنے میں مسلمانوں کے لئے بہت بڑا خطر ہے۔

یہ قول اختیار کرنے والول کی ایک دلیل ہے بھی ہے کہ عمر رضی اللہ عنہ جو خلفائے راشدین میں دو سرے خلیفہ ہیں 'جن کی سنت کی اتباع کرنے کا رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے تکم دیا ہے انہوں نے بغیر توبہ کروائے جادو گروں کو قتل کرنے کا حکم دیا تھا۔ نیز وہ روایت بھی ہے جسے امام ترمذی نے جندب بن عبداللہ البجل یا جندب الخیر

ازدی سے مرفوعااور موقوفا روایت کیاہے:

"جادوگر کی سزا تلوار ہے اس کی گردن مار دیناہے"

مگر محدثین کے نزدیک صحیح بات یمی ہے کہ یہ جندب پر موقوف ہے۔

ام المومنین حفصہ رضی اللہ عنها کے بارے میں ثابت ہے کہ انہوں نے اپنی ایک لونڈی کو قتل کرنے کا حکم دے دیا جس نے ان پر جادو کر دیا تھا۔ چنانچہ توبہ کروائے بغیر ہی وہ قتل کر دی گئی۔

امام احمد رحمہ الله فرماتے ہیں کہ توبہ کروائے بغیر جادوگر کو قتل کرنانبی صلی الله علیہ وسلم کے تین صحابہ بعنی عمر' جندب اور حفصہ رضی الله عنهم سے ثابت ہے۔ ند کورہ بیان سے بیہ معلوم ہوا کہ جادوگر کے پاس جانا' ان سے کوئی چیز ہوچھنا اور ان کی بتائی ہوئی بات کی تصدیق کرنا جائز نہیں' جس طرح کاہنوں اور نجومیوں کے پاس جانا جائز نہیں' نیز جب کسی کے بارے میں جادو کا استعال اس کے اقرار سے یا شرعی دلا کل سے ثابت ہو جائے تو تو ہہ کروائے بغیراس کا قتل کر دینا واجب ہے۔

رہا جادو کا علاج ' تو بیہ مشروع طور پر جھاڑ پھونک اور جائز و نفع بخش دواؤل سے کیا جائے گا' اور اس کا ایک بہترین علاج ہیہ ہے کہ سحر زدہ شخص پر سورہ فاتحہ ' آیت الکرسی ' سورہ اعراف ' یونس اور طہ وغیرہ میں سحرسے متعلق وارد آیتوں ' نیز قل یا عمالکا فرون ' قل ہو اللہ احد ' قل اعوذ برب الفلق ' اور قل اعوذ برب الناس وغیرہ پڑھ کر دم کیا جائے ' مستحب ہیہ ہے کہ آخر الذکر تین سور تیں درج ذیل صبح و مشہور دعا کے ساتھ تین تین بار پڑھی جائیں ' جے نبی صلی اللہ علیہ وسلم مریضوں کے علاج کے ساتھ تین تین بار پڑھی جائیں ' جے نبی صلی اللہ علیہ وسلم مریضوں کے علاج کے لئے اپنی دعامیں پڑھاکر تے تھے' اور وہ دعایہ ہے :

"اللُّهُمَّ ربَّ النَّاسِ' أَذُهِبِ الْبَأْسَ' وَاشُفِ' أَنْتَ الشَّافِي' لاشِفَاءَ إلاَّ شَفَاؤَ ك' شفاءً لا يُغادرُ سُقُهمًا"

اے اللہ! لوگوں کے مالک ' تو بیاری دور کردے اور شفا دیدے ' تو ہی شفا دینے والا ہے ' تیرے شفا کے علاوہ کوئی شفا نہیں ' ایسی شفا جو کوئی بیاری نہ چھوڑے۔

نیزوہ دعا پڑھے جس کے ذریعہ جرئیل علیہ السلام نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم پر دم کیا تھا' اور وہ دعامیہ ہے :

"بِسُمِ اللهِ اَرْقِيكَ مِن كُلِّ شَيْءٍ يُودِيك ، وَ مِن شَرِّ كُل نفسٍ اَوُعَين حَاسِدِ اللهُ يَشْفِينُك بسُم اللهِ اَرْقِيك " اللہ کے نام کے ساتھ میں تم پر دم کرتا ہوں' اللہ متہیں ہر نکلیف دہ چیزے' اور ہر مخلوق کے شرسے یا حاسد کی بری نظرسے شفا دے' اللہ کے نام کے ساتھ میں تم پر دم کرتا ہوں۔

یہ دعااللہ کے حکم سے مفید ترین علاج ہے۔

ایک علاج یہ بھی ہے کہ جس چیز کے بارے میں گمان ہو کہ اس میں جادو کیا گیا ہے جیسے اون 'گرہ لگے ہوئے دھاگے' اور اس کے علاوہ ہروہ چیز جس میں جادو کیا جا سکتا ہے اسے ختم کر دیا جائے' اور سحر زدہ شخص شرعی دعاؤں کا بھی اہتمام کرے' مثلاً صبح اور شام تین تین مرتبہ اللہ کے کامل کلمات کے ذریعہ ہر مخلوق کے شرسے پناہ مائگے' فجراور مخرب کی نمازوں کے بعد تین تین بار قل ھو اللہ احد' قل اعوذ برب الفلق' اور قل اعوذ برب الفلق' اور قل اعوذ برب الفلق' اور الکہ سے بعد اور سونے کے وقت آیت الکرسی پڑھے۔

اسی طرح صبح اور شام تین تین بارید دعائجی پڑھنامستحب ہے:

"بسُمُ اللَّهِ الَّذِي لا يَضُرَّ مَعَ اسْمِهِ شَيْئٌ فِي الأَرْضِ وَلا فِيالسَّمَاءِ ۚ وَ هُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيمُ"

الله كے نام كے ساتھ (ميں نے صبح اور شام كى) جس كے نام كے ساتھ كوئى چيز نقصان نہيں پہنچا سكتى ند زمين ميں اور نہ آسان ميں 'اور وہ سننے والا 'جاننے والا ہے۔

یہ ساری دعائیں نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہیں 'ساتھ ہی وہ اللہ سے حسن ظن رکھے اور اس بات پر ایمان رکھے کہ یہ دعائیں اور دوائیں محض اسباب ہیں 'شفا دینا اللہ کے ہاتھ میں ہے' اللہ جاہے گا تو ان سے فائدہ پہنچائے گا' اور چاہے گا تو انہیں با اثر کردے گا' کیونکہ ہرچیز میں اس کی زبردست حکمت ہے' وہ ہرچیز پر قادر اور ہر چیز کا جاننے والا ہے' وہ اگر کچھ دے تو کوئی روکنے والا نہیں' اور جو روک لے اسے کوئی دینے والا نہیں' اور جو فیصلہ کردے اسے کوئی ٹالنے والا نہیں' اس کی بادشاہت ہے اور اس کے لئے تعریف' اور وہی ہرچیز پر قادر ہے' اور توفیق دینا اس کا کام ہے۔ سوال ۱۲۰:

اس دور میں نفاق اور منافقین کا کافی زور و شور ہے' نیز اسلام اور مسلمانوں کی مخالفت میں ان کے متعدد وسائل ہیں' اس کئے بہتر ہوگا کہ آپ مسلمانوں کو آگاہ کرتے ہوئے منافقین کے اوصاف' نفاق کے اقسام' اور اس کے خطرات پر روشنی ڈالدیں؟

جواب:

نفاق کے خطرات زبردست' اور منافقین کی شرارتیں بے شار ہیں' جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی مقدس کتاب میں سورہ بقرہ وغیرہ میں' اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اصادیث میں ان کے اوصاف وضاحت کے ساتھ بیان فرمائے ہیں' چنانچہ ان کے اوصاف کے متعلق اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے :

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴿ يَ عَلَى اللَّهِ مَا لَلَهُ مُومَا يَشْعُهُمَ وَمَا يَشْعُهُونَ ﴿ فِي اللَّهِ مَا كَانُوا مَا يَغْدَعُونَ إِلَّا ٱلفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُهُونَ ﴿ فِي فِي اللَّهِ مَا كَانُوا يَكُذِبُونَ ﴾ قُلُوبِهِم مَرَضً فَرَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلِيئُ بِمَا كَانُوا يَكُذِبُونَ ﴾

(سورة البقره: ٨ تا١٠)

اور لوگوں میں پچھ ایسے بھی ہیں جو (منھ سے تو) کہتے ہیں کہ ہم اللہ پر اور آخرت کے دن پر ایمان لائے علائکہ وہ ایمان لانے والے نہیں 'یہ اللہ اور مومنوں سے دغابازی کرتے ہیں 'طالا نکہ وہ اپنے آپ ہی کو دغا دے رہے ہیں لیکن وہ نہیں سیجھتے 'ان کے دلوں میں بیاری ہے 'پھر اللہ نے ان کو اور زیادہ بیار کر دیا 'اور ان کے جھوٹ بولنے کی وجہ سے ان کے لئے دردناک عذاب ہے۔

اور فرمایا :

﴿ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يُحَنِيعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَندِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَىٰ يُرَّآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قِيلًا ﴿ مُّذَبَدَبِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لَآ إِلَىٰ هَنَوُلَاءَ وَلَا إِلَىٰ هَنَوُلَاءٍ﴾

(سورة النساء: ۲۲۱ سوم)

بیٹک منافقین اللہ کے ساتھ دغابازی کرتے ہیں 'حالانکہ وہی ان کو دھوکہ میں ڈالے ہوئے ہے' اور جب نماز کے لئے کھڑے ہوتے ہیں تو الکساتے ہوئے' لوگوں کو دکھاتے ہیں' اور اللہ کو کم ہی یاد کرتے ہیں' یہ بچ میں ڈانوا ڈول ہیں' نہ ادھرکے ہیں نہ ادھرکے۔

اسی طرح سورہ توبہ وغیرہ میں بھی اللہ تعالیٰ نے ان کے بعض دیگر اوصاف کا تذکرہ کیاہے۔

خلاصہ کلام یہ ہے کہ منافقین زبان سے تو اسلام کا دعویٰ کرتے ہیں' مگر اخلاق و کردار سے اس کی مخالفت کرتے اور مسلمانوں کو نقصان پہنچاتے ہیں' جیسا کہ اللہ تعالی نے مذکورہ بالا آیتوں میں اور دیگر آیات میں بیان کیا ہے۔

نفاق کی دو قسمیں ہیں : اعتقادی اور عملی 'منافقین کے جن اوصاف کا ذکر اللہ تعالی نے سور ہُ بقرہ اور سور ہُ نساء میں کیا ہے وہ نفاق اعتقادی ہے 'اور ایسے منافقین کا کفر یہود و نصار کی اور بت پرستوں کے کفر سے زیاد سکین ہے 'کیونکہ یہ انتہائی خطرناک ہیں 'اور ان کا معالمہ اکثر لوگوں پر مخفی ہوتا ہے 'اور ان کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے خبردی ہے کہ یہ قیامت کے دن جنم کے سب سے نچلے حصہ میں ہوں گے۔ رہانفاق عملی 'تو اس کی صورت یہ ہے کہ اللہ پر 'اس کے رسول پر اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتے ہوئے منافقوں کے بعض ظاہری اوصاف اپنا لئے جائیں' جیسے دن پر ایمان رکھتے ہوئے منافقوں کے بعض ظاہری اوصاف اپنا لئے جائیں' جیسے جھوٹ 'خیانت اور نماز باجماعت ہے کابلی وغیرہ۔

منافقین کے بعض اوصاف سے متعلق نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے: "منافق کی تین علامتیں ہیں: جب بات کرے تو جھوٹ بولے' وعدہ کرے تو خلاف کرے اور اس کے پاس امانت رکھی جائے تو خیانت کرے"

اور فرمایا :

''منافقوں پر سب سے گرال عشاء اور فجر کی نمازیں ہیں' اور اگر انہیں ان کے ثواب کا پیتہ چل جائے تو یہ ان نمازوں میں ضرور حاضر ہوں گے' چاہے سرین کے بل گھسٹ کرہی کیوں نہ آنا پڑے''

اس باب میں اور بھی بہت ہی آیات و احادیث وارد ہیں۔

لندا ہر مومن مرد و عورت پر واجب ہے کہ وہ ان کے صفات سے مکمل پرہیز کریں 'اس سلسلہ میں منافقوں کے اوصاف سے متعلق قرآنی آیات اور احادیث صحیحہ میں غور و تدبر کرنے سے کافی مدد ملے گی۔ جماری دعاہے کہ اللہ تعالی جمیں اور تمام مسلمانوں کو دین سیجھنے 'اس پر ثابت قدم رہے' شریعت کے خلاف ہر چیز سے دور رہنے' اور اخلاق و افعال میں دشمنوں کی مشابہت سے بیچنے کی توفیق عطا فرمائے' بیشک وہی توفیق دینے والاہے۔



# سوال ۱:

بعض مقامات پر لمبی مدت تک بھی لگا تار دن اور بھی لگا تار رات ہی رہتی ہے' اور کہیں لگا تار رات ہی رہتی ہے' اور کہیں رات اور دن اشنے چھوٹے ہوتے ہیں کہ پانچوں نمازوں کے او قات کے لئے کافی ہی نہیں ہوتے' ایسے ملکوں کے باشندے نماز کس طرح اداکرس؟

# جواب :

وہ مقامات جمال رات یا دن کی ہیہ کیفیت ہو' نیز چو ہیں گھٹے میں وہاں زوال و غروب کا نظام نہ ہو' وہاں کے باشندوں کو اپنی پنجوقۃ نمازیں اندازہ سے ادا کرنا ہوگا' چنانچہ صبح مسلم میں نواس بن سمعان رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

"ظہور دجال کے وقت پہلا دن ایک سال ' دو سرا دن ایک ماہ ' اور تیسرا دن ایک ہاہ ' اور تیسرا دن ایک ہفتہ کے برابر ہوگا ' اور جب صحابہ کرام رضی اللہ عنهم نے دریافت کیا تو آپ نے فرمایا : ایک ایک دن کا اندازہ کرلیا کرنا"

رہے وہ مقامات جہاں رات کا بڑا یا چھوٹا ہوناچو ہیں گھنٹے کے اندر ہو تا ہے تو وہاں نماز کی ادائیگی میں کوئی اشکال نہیں' عام دنوں کی طرح ان میں بھی نماز ادا کی جائے گ' خواہ رات یا دن انتہائی چھوٹے ہی کیوں نہ ہوں کیونکہ اس سلسلہ میں جو دلیلیں وارد ہیں وہ عام ہیں' واللہ ولی التوفیق۔

## سوال ۲:

بعض لوگ فرض نمازیں اور خصوصاً ایام حج میں بحالت احرام کندھے کھول

# كرپڙھتے ہيں'ايباكرناكهاں تك درست ہے؟

جواب :

اگر انسان عاجز و مجبور ہے تو کوئی حرج نہیں 'اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے:

﴿ فَأَنْقُوا اللَّهَ مَا أَسْتَطَعْتُم ﴾

ا پی طاقت کے مطابق اللہ سے ڈرتے رہو۔

اور نبی صلی الله علیه وسلم نے جابر بن عبدالله رضی الله عنماسے فرمایا:

" اگر كيڙا كشاده ہو تو اے اوڑھ لو' اور اگر ننگ ہو تو اس كا ازار بنالو"

(متفق عليه)

لیکن اگر وہ دونوں یا ایک کندھے کو ڈھانگئے پر قادر ہے' تو علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق ڈھانکنا ضروری ہے' اور اگر نہیں ڈھانکا تو اس کی نماز درست نہیں ہوگی' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

" تم میں سے کوئی شخص ایک کپڑے میں اس طرح نماز نہ پڑھے کہ اس کا کندھا کھلا ہوا ہو" (متفق علیہ) واللہ ولی التوفیق-

# سوال ۳:

بعض لوگ نماز فجراتی تاخیرہ پڑھتے ہیں کہ بالکل اجلا ہو جاتا ہے' اور دلیل میں بیہ حدیث پیش کرتے ہیں "نماز فجراجالا ہو جانے پر پڑھو' بیہ اجرعظیم کا باعث ہے "کیا بیہ حدیث صحیح ہے؟ نیز اس حدیث کے درمیان اور اس حدیث کے درمیان جس میں اول وقت میں نماز پڑھنے کا حکم ہے' تطبیق کی کیاصورت ہوگی؟

# جواب :

نہ کورہ بالاحدیث صحیح ہے جو مسندا حمد اور سنن اربعہ میں بروایت رافع بن خد ہے بھائیۃ ،
مروی ہے 'یہ حدیث نہ تو ان احادیث صحیحہ کے معارض ہے جن میں نبی مائی آئیۃ کے خلس
(اند حیرے) میں نماز پڑھنے کاذکر ہے 'اور نہ بی اس حدیث کے مخالف ہے جس میں اول
وقت پر نماز پڑھنے کا حکم ہے - بلکہ جمہور اہل علم کے نزدیک اس کا صحیح مفہوم یہ ہے کہ نماز
فجر میں اتنی آخری جائے کہ فجرواضح ہوجائے اور پھر فلس (اند حیرا) کے زائل ہونے سے پہلے
پہلے پڑھی جائے کہ ججہ الوداع کے موقع پر تھی ایسانی کیا تھا۔
ہے 'کیو نکہ ججہ الوداع کے موقع پر آپ نے ایسانی کیا تھا۔

اس طرح نماز فجرکے وقت کے سلسلہ میں وارد تمام حدیثوں کے درمیان تطیق ہو جاتی ہے' نیزیہ اختلاف محض افضلیت میں ہے' ورنہ نماز فجرکو آخیروقت تک موخر کرنابھی جائز ہے' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

"نماز فجر کا وقت طلوع فجرے لے کر سورج طلوع ہونے تک ہے" (صحیح مسلم 'بروایت عبداللہ بن عمرو بن العاص رضی اللہ عنهما)

سوال سم:

دیکھا جاتا ہے کہ بعض لوگ قیص چھوٹی اور پاجامے لمبے رکھتے ہیں' اس بارے میں آپ کا کیا خیال ہے؟

## جواب :

سنت سے کہ سارے لباس نصف پنڈلی سے دونوں ٹخنوں کے درمیان تک ہی رکھے جائیں' ٹخنوں سے بنیچے ان کا لٹکنا جائز نہیں' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد

بے :

"ازار کاجو حصه ٹخنوں سے نیچے ہو گاوہ جہنم میں ہو گا" (صحیح بخاری)

اور میں تھم تمام لباسوں کا ہے خواہ ازار ہویا پاجامہ 'قمیص ہویا جبہ 'اور حدیث میں ازار کا ذکر بطور مثال ہے 'اس سے تخصیص مقصود نہیں 'گرافضل یہ ہے کہ سارے لباس نصف پنڈلی تک ہی رکھے جائیں 'جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے : "دمومن کاازار نصف پنڈلی تک ہوتا ہے "

سوال ۵:

اگر پتہ چل جائے کہ تلاش و جنبو کے بعد بھی نماز غیر قبلہ کی جانب پڑھی گئ ہے تو ایسی نماز کا کیا تھم ہے؟ نیزیمی مسئلہ اگر مسلم ملک میں یا کافر ملک میں یا صحراء میں پیش آ جائے تو کیا ہرایک کا تھم جدا جدا ہے؟

جواب :

اگر کوئی شخص سفر میں ہے 'یا ایسے ملک میں ہے جہاں اسے قبلہ کی رہنمائی کرنے والا کوئی نہیں 'چراس نے قبلہ کی تلاش و جبتو کرکے نماز پڑھ کی اور بعد میں معلوم ہوا کہ اس نے قبلہ سے ہٹ کرنماز پڑھی ہے تواس کی نماز صحیح ہے 'لیکن اگر وہ مسلم ملک میں ہے جہاں وہ لوگوں سے پوچھ کریا مسجدوں کے رخ کو دکھ کر قبلہ معلوم کر سکتا ہے تو وہاں اس کی نماز درست نہیں ہوگی۔

سوال ۲:

بہت سے لوگ نماز شروع کرتے وقت زبان سے نیت کرتے ہیں 'اس کاکیا حکم ہے؟ اور کیا شریعت میں اس کی کوئی اصل ہے؟

#### جواب :

زبان سے نیت کرنے کے لیے شریعت مطہرہ میں کوئی دلیل نہیں' نبی صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے نماز شروع کرتے وقت زبان سے نیت کرنا ثابت نہیں' در حقیقت نیت کی جگہ دل ہے' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد سے :

ا ممال کا دارومدار نیتوں پر ہے' اور ہر شخص کے لیے وہی ہے جو اس نے نیت کی ہے'' (متفق علیہ بروایت امیرالمومنین عمر بن الخطاب رضی الله عنه)

سوال کے:

ویکھا جاتا ہے کہ بعض لوگ حطیم میں نماز پڑھنے کے لیے کافی بھیڑ بھاڑ کرتے ہیں' سوال ہیہ ہے کہ حطیم میں نماز پڑھنا کیسا ہے؟ اور کیا اس کی کوئی نضیلت ہے؟

جواب :

تحظیم خانه کعبہ ہی کا حصہ ہے اور اس میں نماز پڑھنامتحب ہے' جیسا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے :

''آپ فتح مکہ کے موقع پر خانہ کعبہ میں داخل ہوئے اور اس میں دو رکعت نماز ادا فرمائی'' (متفق علیہ' بروایت ابن عمرو بلال رضی الله عنهم) نیز جب عائشہ رضی الله عنهانے خانه کعبہ میں داخل ہونے کی رغبت ظاہر کی تو

آپ نے ان سے فرمایا:

"حظیم میں نمازیڑھ لو'یہ بھی خانہ کعبہ کاحصہ ہے"

یہ حکم نقل نمازوں کا ہے ' فرض نمازوں کے لیے احتیاط اسی میں ہے کہ انہیں خانہ کعبہ یا عظیم میں نہ اداکیا جائے 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ عمل ثابت نہیں ' نیز بعض علماء کا یہ قول ہے کہ خانہ کعبہ کے اندر 'اور چونکہ حظیم خانہ کعبہ ہی کا حصہ ہے اس لئے حظیم میں بھی فرض نماز ادا کرنا درست نہیں' پس معلوم ہوا کہ علماء کے اختلاف سے نج کر سنت کی اتباع کرتے ہوئے فرض نمازوں کا خانہ کعبہ اور حظیم کے باہر ہی ادا کرنا مشروع ہے۔ واللہ ولی التوفیق۔

## سوال ۸:

بعض عورتیں حیض اور استحاضہ کے درمیان فرق نہیں کرتیں 'چنانچہ بسا او قات استحاضہ کی وجہ سے لگا تار خون جاری رہتا ہے اور جب تک خون بند نہیں ہو جا تاوہ نماز نہیں پڑھتیں 'اس سلسلہ میں شریعت کا کیا حکم ہے؟ جواب :

حیض وہ خون ہے جو عموماً ہر ماہ دستور اللی کے مطابق عور توں کے رحم سے جاری ہوتا ہے 'جیسا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صحیح حدیث میں فدکور ہے (اور استحاضہ وہ خون ہے جو عورت کے رحم کے اندر کسی رگ میں فساد و خلل پیدا ہو جانے سے جاری ہوتاہے) اس سلسلہ میں مستحاضہ عورت کی تین حالتیں ہیں :

ا - اگر اسے پہلی باریہ خون آیا ہے لیتی پہلے سے اس کی کوئی اپنی عادت نہیں 'تو وہ ہر مہینہ میں پندرہ دن 'یا جہور علماء کے قول کے مطابق اس سے پچھ کم 'جب سک پیک نہیں ہوجاتی نماز' روزہ اور شوہر کے ساتھ ہمبستری سے دور رہے گی 'اگر پندرہ بیک نون آرہا ہے تو وہ مستحاضہ ہے ' اور الی حالت میں اینے خاندان کی

ہم عمر عور توں کے ایام حیض پر قیاس کرکے چھ یا سات دن خود کو حائفنہ شار کرے گی '
گریہ اس صورت میں ہے جب اسے حیض اور استحاضہ کے در میان تمیز نہ ہو۔

۲ - اگر وہ حیض اور استحاضہ کے در میان رنگ یا ہو کے ذریعہ فرق کر لیتی ہے تو جب
تک حیض کے خون کی علامت پائی جائے وہ نماز ' روزہ اور شوہر کے ساتھ ہمبستری

سے دور رہے اور پھر عنسل کرکے نماز پڑھنا شروع کردے 'بشر طیکہ سے مدت پندرہ دن
سے زبادہ نہ ہو۔

س - اگر پہلے ہے اس کی کوئی اپنی معروف عادت ہے تو وہ اپنی عادت کے بقد رنمازئ
 روزہ اور شوہر کے ساتھ ہمبستری ہے دور رہنے کے بعد عنسل کرلے اور جب خون
 جاری ہو تو وقت ہوجانے کے بعد ہر نماز کے لیے وضو کرے' اور جب تک اگلے مہینہ
 کا حیض نہیں آ جا تا وہ اپنے شوہر کے لئے حلال ہوگی۔

یہ ہے مستحاضہ عورت کے سلسلہ میں وارد حدیثوں کا خلاصہ 'جے حافظ ابن حجر۔ رحمہ اللہ۔ نے بلوغ المرام میں اور مجد بن تیمیہ۔ رحمہ اللہ۔ نے ''المشقی'' میں ذکر کیا

سوال ۹

ایک شخص کی ظهر کی نماز فوت ہوگئی اور اسے اس وقت یاد آیا جب نماز عصر کے لئے اقامت ہو چکی گیاوہ عصر کی نیت سے جماعت میں شامل ہو یا ظهر کی نیت سے جماعت میں شامل ہو یا ظهر کی نیت سے ؟ یا پہلے تنما ظهر پڑھے بھر عصر پڑھے ؟ نیز فقهائے کرام کے اس قول کا کیا مطلب ہے : "موجودہ نماز کے فوت ہونے کا اندیشہ ہو تو تر تیب ساقط ہو جاتی ہے" اور کیا جماعت کے فوت ہونے کا اندیشہ ہو تو تر تیب ساقط

ہوگی؟

جواب :

سوال میں مذکور شخص کے لیے مشروع میہ ہے کہ وہ ظہر کی نیت سے جماعت میں شامل ہو جائے ' پھر اس کے بعد عصر کی نماز پڑھے کیونکہ تر تیب واجب ہے ' اور جماعت کے فوت ہونے کے اندیشہ سے تر تیب ساقط نہیں ہوگی ' رہا فقہائے کرام کا مذکورہ بالا قول ' تو اس کا مطلب میہ ہے کہ اگر کسی شخص کی کوئی نماز چھوٹی ہوئی ہے تو اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ اسے موجودہ نماز سے پہلے پڑھے ' لیکن اگر موجودہ نماز کا وقت نگ ہے تو پہلے موجودہ نماز ہی پڑھے ' مثلاً اس کی عشاء کی نماز چھوٹی ہوئی ہے اور اسے طلوع آ فناب سے پچھے پہلے یاد آیا ' جبکہ اس دن کی فجر بھی اس نے نہیں پڑھی ہوئی ہے ' تو ایس صورت میں وقت فوت ہونے سے پہلے پہلے وہ نماز فجر ادا کرلے ' کیونکہ وقت اس کا ہے ' پھر عشاء پڑھے۔

سوال ۱۰:

بہت سی عور تیں لاپرواہی ہے نماز میں اپنے دونوں بازو یا ان کا کچھ حصہ' اور کبھی پاؤک اور پنڈلی کا کچھ حصہ کھلا رکھتی ہیں' کیاایسی حالت میں ان کی نماز درست ہے؟

جواب :

مکلف اور آزاد عورت کے لیے نماز میں دونوں ہتھالیوں اور چرہ کے علاوہ سارے بدن کا ڈھانکنا ضروری ہے، کیونکہ عورت سرایا پردہ ہے، اگر وہ اپنے جسم کا کوئی حصہ مثلاً پنڈلی، پاؤں اور سروغیرہ کھول کر نماز پڑھے تو اس کی نماز صحح نہیں

ہوگی ' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے:

''الله کسی بالغ عورت کی نماز دویله کے بغیر قبول نہیں فرماتا'' (اس حدیث کو امام احمد' ترفدی' ابو داؤد اور ابن ماجه نے صبح سند کے ساتھ روایت کیا ہے) اور آپ کا به ارشاد بھی ہے :

"عورت سرایا پردہ ہے"

نیز سنن ابی داؤد میں ہے کہ ایک موقع پر ام سلمہ رضی اللہ عنمانے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا: کیا عورت بغیرازار کے قمیص اور دوپٹہ میں نماز پڑھ سکتی ہے؟ تو آپ نے فرمایا :

"ہاں' بشرطیکہ قمیص اتنی لمبی ہو کہ اس سے دونوں پاؤں ڈھکے ہوئے ہوں" حافظ ابن حجر۔ رحمہ اللہ۔ بلوغ المرام میں فرماتے ہیں کہ ائمہ نے اس حدیث کو ام سلمہ رضی اللہ عنما پر موقوف ہوناصیح قرار دیا ہے۔

اور اگر عورت کے قریب میں کوئی اجنبی مرد ہو تو چرہ کا ہتھیلیوں اور ڈھانکنا بھی

ضروری ہے۔

سوال ۱۱:

عورت اگر عصریا عشاء کے وقت حیض سے پاک ہو تو کیا اسے عصر کے ساتھ مغرب کی نمازیں بھی پڑھنا ہوگا' کیونکہ بحالت عذر ان نمازوں کے درمیان جمع کیاجا تاہے؟

جواب:

عورت اگر عصریا عشاء کے وقت حیض یا نفاس سے پاک ہو تو علماء کے صحیح ترین

قول کے مطابق اسے عصر کے ساتھ ظہراور عشاء کے ساتھ مغرب کی نماز بھی ادا کرنا ضروری ہے 'کیونکہ دیر سے پاکی حاصل ہونے کی وجہ سے یہ بھی مسافر اور مریض کی طرح معذور ہے 'اور معذور کے لیے دونوں نمازوں کا وقت ایک ہے 'صحابہ کرام کی ایک جماعت کا نیمی فتو کی ہے۔

سوال ۱۲ :

جس مسجد کے اندر'یا اس کے صحن میں'یا قبلہ کی جانب کوئی قبر ہواس میں نماز پڑھنا کیسا ہے؟

جواب :

جس مسجد میں کوئی قبر ہو اس میں نماز پڑھنا درست نہیں' خواہ وہ قبرنمازیوں کے آگے ہویا پیچھے' دائیں ہویا ہائیں' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

"يهود و نصاري پر الله کی لعنت ہو' انہوں نے اپنے نبیوں کی قبروں کو سجدہ گاہ بنالیا" (متفق علیہ)

ایک دو سری حدیث میں آپ نے ارشاد فرمایا:

''سنو! تم سے پہلے کے لوگ اپ نبیوں اور ہزرگوں کی قبروں کو سجدہ گاہ بنا لیتے سے 'خبروار! تم قبروں کو سجدہ گاہ نہ بنانا' میں تنہیں اس سے منع کرتا ہوں'' (صحیح مسلم)

نیز قبر کے پاس نماز پڑھنا شرک اور مردوں کے حق میں غلو کاسب ہے 'لند اند کورہ بالا دونوں حدیثوں اور اس مفہوم کی دیگر احادیث پر عمل کرتے ہوئے اور شرک کے اسباب و وسائل کاسد باب کرنے کی خاطراس کی ممانعت ضروری ہے۔

سوال ۱۳۳:

بہت سے مزدور ظہراور عصر کی نمازیں موخر کرکے رات میں پڑھتے ہیں' اور بیہ عذر پیش کرتے ہیں کہ وہ کام میں مشغول تھے یا ان کے کپڑے نلیاک یا میلے تھے' آپ انہیں اس سلسلہ میں کیانفیحت فرماتے ہیں؟

جواب :

کسی مسلمان کے لیے خواہ مرد ہو یا عورت 'فرض نماز کو وقت سے موخر کرنا جائز 
نہیں ' بلکہ بقدر استطاعت وقت پر ادا کرنا واجب ہے ' کام کی مصروفیت یا کپڑوں کا 
ناپاک یا میلا ہونا نماز میں تاخیر کے لیے کوئی عذر نہیں ' نیز نماز کے او قات کو کام کے 
او قات سے مستثنی رکھنا ضروری ہے ' نماز کے او قات میں کام کرنے والوں کو چاہیے 
کہ کپڑوں کی نجاست دور کرکے ' یا پاک کپڑے بدل کر نماز ادا کرلیں ' رہا کپڑوں کا میلا 
ہونا تو یہ نماز سے مانع نہیں ' بشرطیکہ یہ نجاست کے قبیل سے نہ ہو ' یا اس میں کوئی 
الیی بدیو نہ ہو جس سے نمازیوں کو تکلیف پہنچ ' لیکن اگر میل کچیل سے یا اس کی بدیو 
سے نمازیوں کو تکلیف پہنچ ہے ہو اسے دھل کر یا صاف ستھرے کپڑے بدل کر 
جماعت کے ساتھ نماز ادا کرنا واجب ہے ' البتہ مسافر اور مریض جو شرعی طور پر معذور 
بیں ان کے لیے ظہرو عصر کو ایک ساتھ ' اور مغرب و عشاء کو ایک ساتھ جمع کرکے 
پڑھا جائز ہے ' جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت ہے ' اور ایسے ہی اگر بارش اور 
کیچڑ لو گوں کے لیے مشقت کا باعث ہوں تب بھی جمع کرنا جائز ہے ۔

سوال سما:

جو شخص نمازے سلام پھیرنے کے بعد اپنے کیروں میں نجاست بائے توکیا

## اسے نماز دہرانا ہوگی؟

جواب :

اگر کسی شخص نے نادانستہ طور پر جسم یا پوشاک کی نجاست کے ساتھ نماز ادا کرلی اور اسے اس کا علم نماز سے فارغ ہونے کے بعد ہوا' تو علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق اس کی نماز صحیح ہے' اسی طرح اگر اسے نماز سے قبل نجاست کا علم تھا مگر نماز کے وقت بھول گیا اور نماز کے بعد یاد آیا تب بھی اس کی نماز درست ہے' اللہ تعالی کا ارشاد ہے :

﴿ رَبُّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوَ أَخْطَأُنا ﴾ (سورة البقره: ٢٨١)

اے ہارے رب! ہم اگر بھول گئے یا غلطی کر بیٹھے تو ہماری گرفت نہ فرما۔

اور صیح حدیث سے ثابت ہے کہ اللہ تعالی نے جواب میں فرمایا: میں نے قبول

كرليا-

نیز ایک بار آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جوتوں میں نماز شروع کی' اتفاق سے جوتوں میں نماز شروع کی' اتفاق سے جوتوں میں گندگی لگی تھی' جرئیل علیہ السلام نے جب آپ کو آگاہ کیا تو آپ نے جوتوں کو نکال کراپی نماز جاری رکھی اور نئے سرے سے نماز کا اعادہ ضیں کیا' یہ اللہ کی طرف سے بندوں کے لیے آسانی اور رحمت ہے' مگر جس نے بھول کر بے وضو نماز ادا کرلی اسے اہل علم کے اجماع کے مطابق نماز دہرانا ہوگی' نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:

"بغیروضو نہ تو کوئی نماز قبول ہوتی ہے اور نہ خیانت کے مال کاکوئی صدقہ" (صبح مسلم)

ایک دو سری حدیث میں آپ کاارشاد ہے:

''تم میں ہے اگر نمسی شخص کا وضو ٹوٹ جائے تو جب تک وہ دوبارہ وضو نہ کرلے اس کی نماز قبول نہیں ہوتی'' (متفق علیہ)

## سوال ۱۵:

موجودہ دور میں بہت سے لوگ نماز کی ادائیگی میں سستی برتے ہیں' اور بعض تو ایسے ہیں جو بالکل پڑھتے ہی نہیں' ایسے لوگوں کے بارے میں شریعت کا کیا حکم ہے؟ نیز ان لوگوں کے تعلق سے ایک مسلمان اور خصوصاً اس کے والدین' اہل و عیال اور دیگر عزیز وا قارب پر کیا ذمہ داری عائد ہوتی ہے؟

#### جواب :

نماز میں سستی برتنا بہت بڑا گناہ نیز منافقوں کی خصلت ہے' اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يَحْنَدِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَاكَى يُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذَكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قِلِيلًا ﴾ (سورة النساء: ١٣٢) بيشك منافق الله كے ساتھ وهوكه بازى كرتے ہيں والانكه الله نے ہى انہيں وهوكه ميں وال ركھا ہے 'اور جب يہ نماز كے ليے كھڑے ہيں تو الكساتے ہوئ اور جب يہ نماز كے ليے كھڑے ہيں تو الكساتے ہوئ اور ہے اللہ كو كم ہى ياد كرتے ہيں۔

﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ أَن تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَتْهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ كَعُرُواْ بِاللَّهِ وَبِرَسُولِهِ. وَلَا يُنْفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كَسَالَى وَلَا يَنْفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كَنْرِهُونَ ﴾

اور ان کی طرف سے ان کی خیرات کے قبول نہ ہونے کی وجہ ہی ہے کہ انہوں نے اللہ اور یہ نماز کے لیے نہیں انہوں نے اللہ اور اس کے رسول کے ساتھ کفرکیا' اور یہ نماز کے لیے نہیں آتے مگر الکساتے ہوئے' اور اللہ کی راہ میں خرچ کرتے ہیں تو برے دل سے۔ نیزنی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

"منافقوں پر سب سے گرال عشاء اور فجر کی نماز ہے اور اگر انہیں ان کے اجر و ثواب کاعلم ہو جائے تو بھی پیچھے نہ رہیں گے 'چاہے سرین کے بل گھسٹ کرہی کیوں نہ آنا پڑے "(متفق علیہ)

لهذا هر مسلمان مرد وعورت پر سکون و اطمینان ٔ خشوع و خضوع اور حضور قلب کے ساتھ وقت پر پنج وقتہ نمازوں کی ادائیگی واجب ہے 'اللّٰہ نعالیٰ کاارشاد ہے : ﴿ قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُقْصِدُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَهَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ المو منون : ۲۱)

فلاح ياب ہو گئے وہ مومن جو اپنی نماز میں خشوع برتے ہیں۔

اور صحیح حدیث سے ثابت ہے کہ جب ایک صحابی نے اپنی نماز غلط طریقہ سے ادا کی اور اس میں اطمینان و سکون ملحوظ نہیں رکھا تو آپ نے انہیں نماز وہرانے کا حکم دیا۔

مردوں کے لیے خاص طور پر مسجد میں مسلمانوں کے ساتھ با جماعت نماز ادا کرنا ضروری ہے' جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

"جو شخص اذان من كربلا عذر مسجدنه آئے اس كى نماز درست نہيں" (اسے

ابن ماجہ ' دار قطنی ' ابن حبان اور حاکم نے بیند صحیح روایت کیا ہے ) اور جب عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنما سے دریافت کیا گیا کہ عذر کیا ہے؟ تو فرماہا : خوف ما بیاری-

ای طرح صحیح مسلم میں ابو ہررہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک نابینا صحابی نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! مجھے مسجد لے جانے والا کوئی نہیں' تو کیا میرے لیے اجازت ہے کہ اپنے گھر ہی میں نماز پڑھ لیا کروں؟ آپ نے انہیں اجازت دیدی' مگر جب وہ واپس چلے تو پھر انہیں بلایا اور پوچھا: کیا تم اذان سنتے ہو؟ جواب دیا: بال' آپ نے فرمایا: پھر تو مسجد میں آگر ہی نماز پڑھو۔

نیز ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ ہی ہے ایک دوسری روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

"میں نے ارادہ کیا کہ تھکم دوں اور نماز قائم کی جائے اور کسی شخص کو مقرر کردوں جو لوگوں کو نماز پڑھائے، پھر میں کچھ لوگوں کو لے کر جن کے ساتھ ککڑیوں کے گھے ہوں ان لوگوں کے پاس جاؤں جو جماعت میں حاضر نہیں ہوتے 'اور ان کے ساتھ ان کے گھروں کو آگ لگادوں" (متفق علیہ)

نہ کورہ بالا احادیث صحیحہ سے معلوم ہو تا ہے کہ نماز باجماعت مردوں کے حق میں واجب ہے' اور جماعت سے پیچھے رہنے والا عبرتناک سزا کا مستحق ہے' دعاہے کہ الله تعالیٰ تمام مسلمانوں کے حالات درست فرمائے اور اپنی مرضی کے مطابق زندگ گذارنے کی توفیق وے (آمین)۔

رہا سرے سے نماز ہی چھوڑ دینا' چاہے کبھی کبھار ہی کیوں نہ ہو' تو علماء کے صحیح

ترین قول کے مطابق میہ کفراکبر ہے بھلے ہی وہ نماز کے وجوب کامنکر نہ ہو'اور اس حکم میں مرد وعورت دونوں مکسال ہیں'نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے: "آدی کے اور کفرو شرک کے درمیان نماز چھوڑنے کا فرق ہے"(صحیح مسلم) ایک دوسری حدیث میں آپ نے ارشاد فرمایا:

"جارے اور ان (کافرول) کے درمیان نماز کا فرق ہے ' تو جس نے نماز چھوڑ دی اس نے کفرکیا" (اس حدیث کو امام احمد اور ائمہ سنن نے صیح سند کے ساتھ روایت کیاہے)

نیزاس مفهوم کی اور بھی بہت سی حدیثیں وارد ہیں۔

مگر جو شخص نماز کے وجوب کامنکر ہو بھلے ہی وہ نماز پڑھتا ہو' تو اہل علم کے اجماع کے مطابق وہ کافر ہے۔ اللہ ہمیں اور تمام مسلمانوں کو اس بری خصلت سے محفوظ رکھے (آمین)۔

 نے اپنے بندوں پر واجب قرار دیا ہے 'اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے:

﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَتُ بَعْضُهُمْ أَوَلِياَ أَهُ بَعْضُ يَأْمُرُونَ وَالْمَعْرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنْكُو وَيُقِيمُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَاللّهُ عَنِ اللّهُ عَلَيْهُونَ اللّهُ وَرَسُولَهُ وَاللّهُ عَنِ اللّهُ عَلَيْهُ وَسُولَهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَرَسُولَهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَرَسُولَهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَكُو اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عليه والله والله

بب ہمارے سپ مار نہ پڑھیں تو انہیں مارو اور ان کے بستر علیحدہ کردو"

ذرکورہ حدیث میں جب سات سال کے بچوں اور بچیوں کو نماز کا حکم 'اور دس

برس کی عمر میں نماز چھوڑنے پر مارنے کا حکم دیا جا رہا ہے تو بالغ شخص کو نماز کا حکم دینا'

نیز سستی و کو تاہی پر نصیحت کرتے ہوئے اس کے ساتھ مناسب آدیجی کاروائی کرنا

بدرجہ ُ اولی واجب ہوگا۔

آپس میں حق بات کی تلقین اور حق کی راہ میں پیش آمدہ مصائب پر صبرو تخل ضروری ہے'کیونکہ اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے :

﴿ وَٱلْعَصْرِ ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيِلُواْ الصَّالِحَتِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّارِ ﴾ (سورة العصر: ١-٣)

قتم ہے عصر کے وقت کی' بیٹک سارے انسان گھاٹے میں ہیں' مگروہ لوگ جو ایمان لائے 'اچھے کام کئے اور ایک دوسرے کو حق پر چلنے کی اور مصیبت میں صبر کرنے کی تلقین کرتے رہے۔

اور جو شخص بالغ ہو جانے کے بعد نماز نہ پڑھے اور نہ ہی نصیحت قبول کرے ' تو اس کامعاملہ شرعی عدالت میں پیش کیا جائے گا' ٹاکہ اس سے توبہ کرائی جائے 'اگر توبہ کرکے راہ راست پر آجاتا ہے تو ٹھیک' ورنہ اسے قتل کر دیا جائے گا' دعاہے کہ اللہ تعالی مسلمانوں کے حالات درست فرمائے انہیں دین کی سمجھ دے نیکی و تقوی کے کامول میں ایک دوسرے کی مدد کرنے ، بھلی بات کا حکم دینے ، بری بات سے رو کنے ، حق بات کی تلقین اور راہ حق میں پیش آمدہ مصائب پر صبر کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔

سوال ۱۲:

بعض لوگ گاڑی وغیرہ کے حادثے سے دو چار ہونے کے سبب چند دنوں کے لئے اپنادماغی توازن کھو بیٹھتے ہیں' یا ان پر بیبوثی طاری رہتی ہے'کیاہوش و حواس درست ہو جانے کے بعد ایسے لوگوں یر فوت شدہ نمازوں کی قضا واجب ہے؟

جواب :

اگریہ کیفیت تین دن یا اس ہے کم مدت کے لیے ہو' تو نماز کی قضاواجب ہے' کیونکہ مذکورہ مدت کی بہوشی نیند کے مشابہ ہے اور نیند قضاسے مانع نہیں' جیسا کہ صحاب کرام رضی الله عنهم کی ایک جماعت کے بارے میں منقول ہے کہ وہ تین دن سے کم مدت کے لیے بہوشی کے شکار ہوئے اور فوت شدہ نمازوں کی قضا کی۔ لیکن اگرید کیفیت تین دن سے زیادہ مدت کے لیے ہو تو فوت شدہ نمازوں کی قضا نہیں' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

" نتین قتم کے لوگوں سے قلم کو روک لیا گیا ہے: سونے والا یماں تک کہ بیدار ہو جائے' بوجائے' اور پاگل یماں تک کہ اس کے ہوش و حواس درست ہو جائیں''

اور مذکورہ مدت کی بہوشی جنون (پاگل بن) کے مشابہ ہے' کیونکہ دونوں صور توں میں عقل زائل ہوتی ہے' واللہ ولی التوفیق-

## سوال ۱۷:

بہت سے مریض نماز کی ادائیگی میں سستی برشتے ہیں اور کہتے ہیں کہ شفایاب ہونے کے بعد قضا کر لیس گے' اور بعض پاکی و طمارت پر قادر نہ ہونے کا بہانہ بناتے ہیں'ایسے لوگوں کو آپ کیا نصیحت فرماتے ہیں؟

#### جواب:

جب تک ہوش و حواس درست ہوں تو محض اس دلیل ہے کہ طمارت حاصل کرنے پر فدرت نہیں' بیاری نماز کی ادائیگی ہے مانع نہیں ہے' بلکہ مریض پر اپنی طاقت کے مطابق نماز ادا کرناواجب ہے' پانی ہے طمارت حاصل کرسکتا ہے تو پانی ہے طمارت حاصل کرسکتا ہے تو پانی ہے طمارت حاصل کرسکتا ہے تو پانی ہے طمارت حاصل کرے' ورثہ تیم کرکے نماز پڑھے' نیز نماز کے وقت جسم اور لباس سے ناپائی دھل کے' یا پاک وصاف کیڑے بدل کے' اگر نجاست دھلنے یا پاک کیڑے بدل نے کی بھی طاقت نہیں تو اپنی اسی حالت میں نماز پڑھ کے' اللہ تعالی کا ارشاد ہے : بدلنے کی بھی طاقت نہیں تو اپنی اسی حالت میں نماز پڑھ کے' اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

اپنی طاقت کے مطابق اللہ سے ڈرتے رہو۔

اور نبی صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:

"جب میں تمہیں کسی بات کا حکم دوں تو اسے اپنی طاقت کے مطابق بجالاؤ" (متفق علیہ)

ایسے ہی جب عمران بن حصین رضی اللہ عنہ نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے اپنی پیاری کا شکوہ کیاتو آپ نے انہیں حکم دیتے ہوئے فرمایا :

''نماز کھڑے ہو کر پڑھا کرو' اگر کھڑے نہیں ہو سکتے تو بیٹھ کر' اور بیٹھ بھی نہیں سکتے تو کروٹ کے بل''

یہ صحیح بخاری کی روایت ہے'اس مدیث کو نسائی نے بھی صحیح کے سند کے ساتھ روایت کیا ہے جس میں اتااضافہ ہے :

"اگر كروك كے بل بھى طاقت نہيں توحيت ليك كر"

سوال ۱۸:

ایک شخص نے جان بوجھ کر ایک یا ایک سے زیادہ وفت کی نمازیں چھوڑ دیں' مگر بعد میں اس نے اللہ تعالیٰ کی توفیق سے سچی توبہ کرلی' کیا وہ چھوڑی ہوئی نمازوں کی قضا کرے؟

#### جواب :

علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق جان بوجھ کر چھوڑی ہوئی نمازوں کی قضا ضروری نہیں' کیونکہ جان بوجھ کر نماز چھوڑنے والا دائرہ اسلام سے خارج ہوکر کافروں کے زمرہ میں آ جاتا ہے' اور کافر کو اسلام لانے کے بعد حالت کفر کی چھوڑی ہوئی نمازوں کی قضانہیں کرناہے' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشادہے: "آدی کے اور کفرو شرک کے در میان نماز چھوڑنے کا فرق ہے" (صحیح مسلم) ایک دوسری حدیث میں آپ نے ارشاد فرمایا:

''جمارے اور ان (کافرول) کے درمیان نماز کا فرق ہے' تو جس نے نماز چھوڑ دی اس نے کفرکیا'' (منداحمہ وسنن اربعہ ' بروایت بریدہ بن حصیب ہواپٹی ) نیز نی مائٹیکیلی نے ان لوگوں کو جو کفرہے نکل کراسلام میں داخل ہوئے حالت کفرا

نیزنی سالتی نیار نے ان لوگوں کو جو کفرسے نکل کراسلام میں داخل ہوئے حالت کفر کی چھوڑی ہوئی نمازوں کی قضا کا حکم نہیں دیا 'اور نہ ہی صحابۂ کرام نے مرتدین کو دوبارہ اسلام میں واپس ہونے کے بعد حالت ارتداد کی چھوڑی ہوئی نمازوں کی قضا کا حکم دیا 'لیکن جان بوجھ کر نماز چھوڑنے والااگر نماز کے وجوب کا مشکر نہیں تو قضا کرنے میں کوئی حرج نہیں 'یونکہ اسی میں احتیاط نیز اختلاف سے نجات ہے 'جیسا کہ اکثرائل علم اس شخص کو نماز چھوڑنے پر کافرنہیں گردانتے جو نماز کے وجوب کا قائل ہو' واللہ دلی التوفیق۔

سوال ١٩ :

بعض لوگ کہتے ہیں کہ اگر اول وقت پر اذان نہیں دی گئی تو بعد میں اذان دینے کی کوئی ضرورت نہیں 'کیونکہ اذان دینے کا مقصد لوگوں کو نماز کے وقت کی اطلاع دینا ہے' اس بارے میں آپ کی کیا رائے ہے؟ اور کیا صحراء و بیابان میں تنا شخص کے لیے اذان دینا مشروع ہے؟

#### جواب :

جہاں بہت سارے موذن موجود ہوں جن کی اذان سے مقصد حاصل ہوگیا ہو' وہاں اگر کسی موذن نے اول وقت پر اذان نہیں دی تو بعد میں اذان دینا اس کے لئے مشروع نہیں 'بال معمولی تاخیر کی صورت میں اذان دی جاسکتی ہے۔

البت اگر شهر میں اس کے علاوہ کوئی دو سرا موذن نہیں ہے تو ایسی حالت میں کچھ در بہی سے سمی 'اذان دینا واجب ہے 'کیونکہ اذان دینا فرض کفالیہ ہے 'اور جب اس کے علاوہ کوئی دو سرا اذان دینے والا نہیں تو بیہ ذمہ داری اس کے اوپر واجب ہے 'نیز اس لیے بھی اس صورت میں اذان دینا ضروری ہے کہ عام طور پر لوگوں کو اذان کا انتظار رہتا ہے۔

رہامسافر تواس کے لئے اذان دینامشروع ہے 'چاہے وہ اکیلاہی کیوں نہ ہو 'جیسا کہ صیح حدیث سے ثابت ہے کہ ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ نے ایک شخص کو حکم دیتے ہوئے فرمایا : جب تو صحرا و بیابان میں ہویا اپنی بحریوں میں ہو تو بلند آواز سے اذان دے لیا کر' کیو نکہ موذن کی آواز جس جس مخلوق نے ساخواہ انسان ہویا جن یا کوئی اور مخلوق ' وہ سب کے سب قیامت کے دن اس کے لیے گواہی دیں گے۔ ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ نے اس روایت کو مرفوع قرار دیا ہے۔ نیز مسافر کے لیے اذان دینااس لئے بھی مشروع ہے کہ اذان کی مشروعیت اور اس کی افادیت کے سلسلہ میں وار دتمام حدیثیں عام ہیں۔

سوال ۲۰:

کیا صرف عور تول کے لیے خواہ سفر میں ہوں یا حضر میں' تنہایا باجماعت نماز پڑھنے کے لئے اذان اور اقامت مشروع ہے؟

جواب:

عور توں کے لیے اذان اور اقامت مشروع نہیں 'خواہ سفر میں ہوں یا حضر میں 'بلکہ اذان اور اقامت مردوں کے لیے خاص ہے 'جیساکہ نبی مالی کھیا کی صحیح حدیثوں سے ثابت ہے۔

سوال ۲۱:

کسی تنها شخص نے یا کسی جماعت نے بھول کر ملا اقامت نماز پڑھ لی' تو کیا اس سے نماز متاثر ہوگی؟

جواب :

جونماز بھول کربلاا قامت پڑھی جائے وہ درست ہے 'خواہ کسی تناشخص نے پڑھی ہویا کسی جماعت نے 'اسی طرح اگر بلااذان کے نماز پڑھی جائے تب بھی نماز درست ہے 'گر جن سے اذان اور اقامت چھوٹی ہے اسمیں اللہ سے توبہ کرنی چاہئے 'کیونکہ اذان اور اقامت فرض کفایہ اور اصل نماز سے خارج ہیں 'اور فرض کفایہ کا حکم یہ ہے کہ اگر بعض نے اسے انجام دے دیا تو باقی لوگوں سے یہ ذمہ داری ساقط ہو جائے گی 'اور اگر سب نے چھو ڈ دیا تو سب کے سب گنگار ہوں گے 'پس اذان اور اقامت کا بھی کہی تھم ہے 'اگر کسی نے اسمیں انجام دے دیا تو باقی لوگوں سے ان کاوجو ب اور گناہ ساقط ہو جائے گا' خواہ وہ سفر فیں ہوں یا حضر میں 'شہر میس ہوں یا گاؤں اور دیہات میں ' دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ تمام مسلمانوں کو اپنی مرضی کے مطابق عمل کرنے کی توفیق دے (آمین)

#### سوال ۲۲:

فَجْرِ كَى اذان مِين "المصَّلُوةُ خَيتُوَ مِنَ النَّوُمِ" كُفَى كَى كَيادليل ہے؟ نيز بعض لوگ اذان مِين "حَتَّى عَلَمْ خَيتُو المُعَمَل" كا اضافه كرتے بين- كيا شريعت مِين اس كى كوئى اصل ہے؟

#### جواب :

نبی صلی اللہ علیہ و سلم سے ثابت ہے کہ آپ نے بلال اور ابو محذورہ رضی اللہ

عنماكوفخرى اذان مين "آلصَّلوة تُحيَّرُ مِن النَّوْم" كَيْ كَاحْكُم دِيا تَهَا اور انس رضى اللَّد عنه سے روایت ہے كه انهول نے فرمایا : فجرى اذان مین "اَلصَّلوة تُحيُرُ مِنَ اللَّه عنه سے روایت ہے كه انهول نے فرمایا : فجرى اذان مین "اَلصَّلوة تُحيُرُ مِنَّ النَّهُوم" كمناسنت ہے (صحیح ابن خریمه)

علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق میہ کلمات اس اذان میں کھے جائیں گے جو صبح صادق کے طلوع ہونے کے وقت دی جاتی ہے 'اور اقامت کی بہ نسبت میں اذان اول اور اقامت اذان ثانی ہے 'جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

"ہردو اذانوں کے درمیان نمازہے"

صیح بخاری میں عائشہ رضی اللہ عنہا ہے بھی اسی منہوم کی ایک حدیث مروی --

رہااذان میں بعض شیعوں کا "حَتَی عَلیٰ حَیْرِالْعُمَلِ "کااضافہ کرنا 'توبیہ سرا سریدعت ہے' احادیث محیحہ میں اس کی کوئی اصل نہیں' دعاہے کہ اللہ تعالی انہیں اور تمام مسلمانوں کو سنت نبوی کی اتباع کرنے اور اس پر مضبوطی کے ساتھ کاربند رہنے کی توفیق دے 'بیم راہ نجات اور سعادت کے حصول کاذراجہ ہے۔ واللہ ولی التوفیق۔

#### سوال ۲۳:

حدیث میں وارد ہے کہ نماز کسوف کے لئے "الصلاۃ جامعہ" کہ کر منادی کی جائے کیا یہ کلمہ ایک بار کہا جائے یا بار بار کہنا مشروع ہے؟ اور اگر محرار مشروع ہے تواس کی کیاحد ہے؟

جواب :

نی صلی الله علیه وسلم سے ابت ہے کہ آپ نے نماز کسوف کے لئے "الصلاة

جامعہ "كمه كر منادى كرنے كا حكم ديا ہے "سنت سيہ ہے كہ منادى كرنے والا اس كلمه كو بار بار دہرائے "يمال تك كه اسے يقين ہو جائے كه لوگوں نے س ليا ہے- ہمارے علم كے مطابق اس كى كوئى حد متعين نہيں والله ولى التوفيق-

سوال ۲۴۳ :

بہت سے لوگ سترہ کے معاملہ میں شدت برتے ہیں 'یہاں تک کہ مسجد میں داخل ہونے کے بعد اگر انہیں سترہ بنانے کے لئے کوئی ستون خالی نہ ملا تو انتظار میں ٹھمرے رہتے ہیں 'اور بغیر سترہ کے نماز پڑھنے والے پر نکیر کرتے ہیں 'جب کہ بعض لوگ ان کے بر عکس سترہ کے معاملہ میں سستی برتے ہیں 'اس سلسلہ میں حق بات کیا ہے؟ اور اگر سترہ رکھنے کے لئے کوئی چیز نہ ملے تو کیا کئیر سترہ کے قائم مقام ہو سکتی ہے؟ اور کیا شریعت میں اس کی کوئی دلیل ہے؟

جواب :

سترہ رکھ کر نماز پڑھنا واجب نہیں بلکہ سنت موکدہ ہے' اگر کوئی چیز گاڑنے کے لئے نہ ملے تو لکیر تھینچ لینا کافی ہے' اور اس کی دلیل درج ذیل احادیث ہیں' چنانچہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

''جب تم میں سے کوئی نماز پڑھے تو سامنے سترہ رکھ لے اور اس سے قریب ہوکر نماز پڑھے'' (سنن ابو داؤ د بسند صحح)

ایک دو سری حدیث میں آپ کاار شاد ہے:

"نمازی کے سامنے اگر کجاوہ کی آخری لکڑی کے مانند کوئی چیز نہ ہو تواس کی

نماز کوعورت 'گدھااور کالا کتاسا منے ہے گذر کر کاٹ دیتے ہیں" (صحیح مسلم) ایک تیسری حدیث میں آپ نے ارشاد فرمایا:

"جب تم میں سے کوئی شخص نماز پڑھے تو اپنے سامنے کوئی چیز رکھ لے' اگر کچھ نہ پائے تو لا تھی ہی گاڑ لے' اور اگریہ بھی نہ ہو سکے تو ایک کیسرہی تھینچ دے' پھر سامنے سے کسی چیز کے گذرنے پر اسے کوئی نقصان نہیں ہوگا" (مند احمد اور ابن ماجہ بسند حسن)

حافظ ابن حجر- رحمہ اللہ- بلوغ المرام میں فرماتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے واضح ثابت ہے داخت ہے واضح خابت ہے واضح دلیل ہے کہ سترہ رکھناواجب نہیں-

البتہ معجد حرام کی نماز اس تھم سے مستشی ہے، معجد حرام میں نماز پڑھنے والے کو سترہ رکھنے کی ضرورت نہیں ، جیسا کہ عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنماسے ثابت ہے کہ وہ معجد حرام میں بلا سترہ کے نماز پڑھتے تھے اور طواف کرنے والے ان کے سامنے سے گذرتے رہتے تھے اسی طرح نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی اس مفہوم کی ایک حدیث مروی ہے مگر اس کی سند ضعیف ہے۔ سترہ کی مشروعیت معجد حرام میں اس لئے بھی ساقط ہے کہ معجد حرام میں عمواً بھیڑ بھاڑ ہوتی ہے اور نمازی کے آگ سے گذرنے سے بچنا ناممن ہوتا ہے 'نیز بھیڑ بھاڑ کے او قات میں معجد نبوی اور دیگر معجدوں کا بھی بی تھم ہے 'اللہ تعالی کاارشاد ہے :

﴿ فَأَنَّقُوا أَلَّهَ مَا أَسْتَطَعْتُمْ ﴾ (سورة التغاين: ١٦)

ا پی طاقت کے مطابق اللہ سے ڈرتے رہو۔

اور نبی صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:

''جب میں تہیں کسی بات کا حکم دوں تو اسے اپنی طاقت کے مطابق بجالاؤ'' (متفق علیہ) سوال ۲۵:

بہت سے لوگوں کو دیکھا جاتا ہے کہ نماز میں بحالت قیام اپنے ہاتھوں کو ناف کے ناف کے ینچے باندھتے ہیں اور باف کے ینچے باندھتے والوں پر سخت نکیر کرتے ہیں' اور بعض داڑھی کے ینچے باندھتے ہیں' اور بعض داڑھی کے ینچے باندھتے ہیں' اور بعض سرے سے باندھتے ہی نہیں' بلکہ لٹکائے رکھتے ہیں' تواس مسکلہ میں صحیح کیا ہے؟

#### جواب :

افضل یہ ہے کہ نماز میں بحالت قیام رکوع کے پہلے اور رکوع کے بعد دائیں ہوشلی کو بائیں ہشلی پر رکھ کر سینہ پر باندھا جائے 'جیسا کہ وائل بن حجر' قبیصہ بن ہلب طائی اور سمل بن سعد ساعدی رضی اللہ عنم کی حدیثوں سے ثابت ہوتا ہے۔

ربی بات ناف کے نیچ ہاتھ باندھنے کی ' تو اس سلسلہ میں علی رضی اللہ عنہ سے ایک ضعیف حدیث مروی ہے ' مگر داڑھی کے نیچ ہاتھ باندھنا' یا لئکائے رکھنا خلاف سنت ہے ' واللہ ولی التوفیق۔

#### سوال ۲۲:

بہت سے لوگ جلسہ استراحت کا اہتمام کرتے ہیں اور اگر کسی نے کیاتو اس پر اعتراض کرتے ہیں' تو اس کا حکم کیاہے؟ اور کیا بید منفرد کی طرح امام اور

# مقتدی کے لئے بھی مشروع ہے؟

#### جواب :

جلسہ استراحت امام مقتدی اور منفرہ سب کے لئے مستحب ہے اور یہ دونوں سجدول کے سجدول کے بعد ایک ہلکا سا جلسہ ہے جس کی مقدار وہی ہے جو دونوں سجدول کے درمیان کے جلسہ کی ہے اس میں کوئی ذکرو دعا مشروع نہیں اگر کسی نے نہیں بھی کیاتو کوئی حرج نہیں 'جلسہ استراحت کے سلسلہ میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے متعدد احادیث وارد ہیں جو مالک بن حوریث 'ابو حمید ساعدی اور صحابہ رضی اللہ عنهم کی ایک جماعت سے مروی ہیں 'واللہ ولی التوفیق۔

## سوال ۲۷:

ہوائی جہاز میں نماز ادا کرنے کا طریقہ کیا ہے؟ اور کیا جہاز میں اول وقت پر نماز پڑھناافضل ہے یا ہوائی اڈہ پر پہنچنے کا انتظار کرنا' اگر نماز کے آخر وقت میں جہاز کے پہنچنے کی امید ہو؟

#### جواب :

ہوائی جہاز کے سفر میں جب نماز کاوفت ہو جائے تو حسب استطاعت نماز ادا کرلینا واجب ہے' اگر جہاز میں کوئی ایس جگہ میسرہے جہاں قیام اور رکوع و سجود کے ساتھ نماز اداکی جا سکتی ہے تو ٹھیک' ورنہ بیٹھ کراشاروں سے رکوع و سجود کرتے ہوئے نماز پڑھی جائے گی' جیساکہ اللہ تعالیٰ کاارشادہے:

﴿ فَأَنْفُوا اللَّهَ مَا أَسْتَطَعْتُمْ ﴾

این طانت بھراللہ سے ڈرتے رہو۔

اور نبی صلی الله علیه وسلم نے عمران بن حصین رضی الله عنه سے ان کی بیاری کی حالت میں فرمایا:

'' کھڑے ہو کر نماز پڑھو' کھڑے نہیں ہو سکتے تو بیٹھ کر' اور بیٹھ بھی نہیں سکتے تو کروٹ کے بل''

اس حدیث کو امام بخاری نے اپنی صحیح میں اور امام نسائی نے صحیح سند کے ساتھ روایت کیا ہے اور نسائی نے اتفااضافہ کیا ہے :

"اور اگر کروٹ کے بل نہ ہو سکے تو حیت لیٹ کر"

افضل میہ ہے کہ ہوائی جہاز میں اول وقت پر نماز ادا کرلی جائے 'لیکن اگر کسی نے ہوائی اڈے پر پہنچ کر آخر وقت میں نماز ادا کی تب بھی کوئی حرج نہیں 'کیونکہ اس سلسلہ میں دلائل عام ہیں۔ لیک حکم موڑ 'ٹرین اور کشتی وغیرہ کا بھی ہے ' واللہ ولی التوفیق۔

## سوال ۲۸:

بہت ہے لوگ نماز میں بکفرت الغو کام اور حرکتیں کرتے رہتے ہیں ' تو کیا نماز کے باطل ہونے کے لئے حرکت کی کوئی حد متعین ہے؟ اور بعض لوگ لگا یار تین حرکت کرنے سے نماز کو باطل قرار دیتے ہیں ' تو کیا اس تحدید کی کوئی اصل ہے؟ اور جو لوگ اپنی نمازوں میں بکفرت لغو کام کرتے ہیں انہیں آپ کیا نصیحت فرماتے ہیں؟

#### جواب :

نماز میں اطمینان و سکون ملحوظ رکھنا' نیز لغو کام سے اجتناب کرنا ہر مومن مرد و

عورت کے لئے ضروری ہے 'کیونکہ اطمینان و سکون نماز کا ایک رکن ہے 'جیسا کہ صحیحین میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم ہے ثابت ہے کہ آپ نے ایک شخص کو جس نے اپنی نماز میں اطمینان ملحوظ نہیں رکھانماز دہرانے کا حکم دیا 'پس نماز میں خشوع و خضوع اور حضور قلب ہر مسلمان مرد و عورت کے لئے مشروع ہے 'اللہ تعالی کا ارشاد ہے :

﴿ قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُوْمِنُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلاَتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ سورة المومنون : ۲۰۱)
کامیاب ہو گئے وہ مومن جو اپنی نمازوں میں خشوع اختیار کرتے ہیں۔

نماز میں لباس اور داڑھی وغیرہ سے کھیلنا مکروہ ہے' اور اگریہ فعل لگا تار اور کثرت سے ہوتو حرام اور نماز کے باطل ہونے کے لئے تین حرکتوں کی تحدید کرتے ہیں ان کلیہ قول ضعیف اور بے بنیاد ہے' بلکہ یہ امر نمازی کا عقاد یہ ہے کہ اس نے لگا تار اور کثرت سے حرکتیں کی ہیں تو پر موقوف ہے' اگر نمازی کا اعتقاد یہ ہے کہ اس نے لگا تار اور کثرت سے حرکتیں کی ہیں تو اسے فرض نمازی صورت میں نماز دہرانا ہوگا اور اللہ سے تو بہ کرنی ہوگی۔

ہر مسلمان مرد و عورت کے لئے میری نصیحت ہے کہ وہ نماز میں خشوع و خضوع کا اہتمام کریں ' نیز معمولی حرکت و عبث سے بھی اجتناب کریں ' کیونکہ نماز کی بڑی ابھیت ہے ' بید اسلام کا اہم ترین رکن ابھیت ہے ' بید اسلام کا اہم ترین رکن ہے ' نیز قیامت کے دن بندول سے سب سے پہلے اس کے متعلق بوچھ تاچھ ہوگی ' اللہ تمام مسلمانوں کو اپنی مرضی کے مطابق نماز اداکرنے کی توفیق عطا فرمائے۔

## سوال ۲۹:

سجدے میں جاتے وقت پہلے دونوں ہاتھوں کا زمین پر رکھنا افضل ہے یا گھٹنوں کا؟ نیز اس مسلہ میں وارد دونوں حدیثوں کے درمیان تطبیق کی کیا

## صورت ہے؟

#### جواب :

علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق تجدہ میں جاتے وقت پہلے دونوں گھٹنوں کو زمین پر رکھنا ہی سنت ہے' بشرطیکہ اس کی استطاعت ہو' اور یمی جمہور کا قول ہے' جیسا کہ وائل بن حجر رضی اللہ عنہ کی حدیث سے' نیز اور اس مفہوم کی دیگر حدیثوں سے ثابت ہو آ ہے۔

ربی ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی حدیث تو بید در حقیقت وائل بن حجر رضی اللہ عنہ کی حدیث کے مخالف نہیں 'بلکہ موافق ہے 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس میں نمازی کو اونٹ کی طرح بیٹھنے سے منع فرمایا ہے 'اور یہ معلوم ہے کہ ہاتھوں کو گھٹنوں سے پہلے زمین پر رکھنے ہی میں اونٹ کی مشابہت ہے 'رہا حدیث کے آخر میں آپ کا یہ ارشاد کہ '' ہاتھوں کو گھٹنوں سے پہلے رکھے '' تو قرین قیاس یہ ہے کہ بعض راویوں سے حدیث میں الٹ پھیر ہوگئ ہے 'اور درست عبارت یوں ہے ''گھٹنوں کو ہاتھوں سے بہلے رکھے ''

اس طرح ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی حدیث کا آخری حصہ پہلے حصہ کے موافق ہو جاتا ہے' اور حدیثوں کے درمیان سے تعارض دور ہو جاتا ہے' علامہ ابن قیم۔ رحمہ اللہ۔ نے اپنی تباب "زادالمعاد" میں یمی توجیه کی ہے۔

البتۃ اگر کوئی شخص بیاری یا بڑھاپا کی وجہ سے زمین پر پہلے گھٹنوں کو رکھنے سے قاصر ہے تواس کے لئے ہاتھوں کو پہلے رکھنے میں کوئی حرج نہیں 'اللّٰہ تعالیٰ کاار شاد ہے :

﴿ فَأَنَقُواْ اللَّهُ مَا أَسْتَطَعْتُمُ ﴾ (سورة التغابن: ١٦)

ا پنی طاقت بھر اللہ سے ڈرتے رہو-

اور نبی صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:

''جس چیز ہے میں شہیں روک دوں اس سے باز رہو' اور جس چیز کا حکم دوں اسے اپنی طاقت کے مطابق بجالاؤ''(متفق علیہ) واللہ ولی التوفیق۔

سوال ۲۳۰:

نماز میں تھکھارنے' پھونکنے اور رونے کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے؟اور کیاان چیزوں سے نماز باطل ہو جائے گی یا نہیں؟

### جواب :

کھکھارنے 'پھونکنے اور رونے سے نماز باطل نہیں ہوتی ' ضرورت پر ایبا کرنے میں کوئی حرج نہیں ' البتہ بلا ضرورت ایبا کرنا مکروہ ہے ' جیبا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ جب علی رضی اللہ عنہ آپ سے نماز کی حالت میں اجازت طلب کرتے تو آب ان کے لئے کھکھارتے تھے۔

رہارونا' تواگریہ خشوع اور خشیت اللی کے سبب سے ہے تو نماز ہویا غیرنماز' میہ ہروفت کے لئے مشروع ہے 'جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ و سلم سے 'ابو بکروعمرفاروق سے نیز صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کی ایک جماعت' اور تابعین عظام سے نماز میں رونا ثابت ہے۔

## سوال ۱۳۱:

نمازی کے آگے سے گذرنے کا کیا تھم ہے؟ اور کیا اس سلسلہ میں حرم شریف کا تھم دوسری معبدوں سے مختلف ہے؟ اور قطع صلاۃ کا کیا مطلب ہے؟ نیز نمازی کے آگے سے اگر کلا کتا' یا عورت' یا گدھا گذر جائے تو کیا

## اسے نماز لوٹانی ہوگی؟

جواب :

نمازی کے آگے ہے یا اس کے اور سترہ کے درمیان سے گذرناحرام ہے'نبی صلی اللّٰد علیہ وسلم کاارشاد ہے:

"نمازی کے آگے سے گذرنے والے کو اگر معلوم ہو جائے کہ یہ کتنا بڑا گناہ ہے تو چائے کہ یہ کتنا بڑا گناہ ہے تو چالیس سال تک اس کا تظارییں ٹھمرا رہنا نمازی کے آگے سے گذرنے سے بہتر ہوگا" (متفق علیہ)

نیز نمازی کے آگے سے بالغ عورت' یا گدھا' یا کالا کتا کے گذرنے سے نماز باطل ہو جائے گی' البتہ ان کے علاوہ کسی اور چیز کے گذرنے سے نماز باطل نہیں ہوگی' مگر ثواب کم ہو جائے گا'جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

"جب کوئی شخص نماز پڑھے اور اپنے سامنے کجاوہ کی آخری لکڑی کی مانند کوئی چیز نہ رکھے' تو اس کی نماز کو عورت' گرھا اور کالاکٹا گذر کا کاٹ دیتے ہیں" (صیح مسلم بروایت ابو ذر رضی اللہ عنہ)

صیح مسلم ہی میں اس مفہوم کی ایک دو سری حدیث الو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے بھی مروی ہے، گراس میں مطلق کتا کا ذکر ہے، کالے کتے کی قید نہیں 'اور اہل علم کے یہاں میہ قاعدہ ہے کہ مطلق کو مقید پر محمول کیاجائے گا۔

رہی بات مسجد حرام کی' تو اس میں نمازی کے آگے سے گذرنانہ تو حرام ہے اور نہ ہی کسی چیز کے گذرنانہ تو حرام ہے اور نہ ہی کسی چیز کے گذرنے سے نماز باطل ہوگی' خواہ وہ حدیث میں نذکور تین چیز سے ہوں یا ان کے علاوہ کوئی اور چیز ہو'کیونکہ مسجد حرام بھیٹر بھاڑ کی جگہ ہے' وہاں نمازی کے

آگے سے گذرنے سے بچنانا ممکن ہے 'جیسا کہ اس سلسلہ میں ایک صریح حدیث بھی وارد ہے 'جو گرچہ ضعیف ہے مگر عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہ وغیرہ کے آثار سے اس کاضعف دور ہو جاتا ہے۔

نیز بھیٹر بھاڑ کے موقع پریمی حکم مسجد نبوی اور دیگر مسجدوں کا بھی ہے' اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ فَأَنْقُواْ اللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ ﴾ (سورة التخابن: ١٦)

اپنی طافت بھراللہ سے ڈرتے رہو-

اور فرمایا:

﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ (سورة البقره: ٢٨٦)

الله كسى نفس يراس كى طافت سے زيادہ بوجھ نہيں ڈالتا-

اور نبی صلی اللہ علیہ و سلم نے ارشاد فرمایا:

"جس چیز سے میں تہمیں روک دوں اس سے باز آجاؤ اور جس بات کا تھم دوں اسے اپنی طاقت کے مطابق بجالاؤ" (متفق علیہ)

سوال ۲۳:

فرض نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کر دعا مانگنے کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے؟ اور کیا اس سلسلہ میں فرض نماز کے درمیان اور نفل نماز کے درمیان کوئی فرق ہے؟

جواب:

دعا کے وقت ہاتھوں کا اٹھانا سنت اور قبولیت کاسب ہے ، نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا

ارشاد ہے :

"تمهارا رب باحیا اور کرم نواز ہے 'جب اس کا بندہ اس کے سامنے اپنے ہاتھوں کو اٹھا تا ہے ' تو اسے خالی واپس کرتے ہوئے اسے شرم محسوس ہوتی ہے"

اس حدیث کو امام ابو داؤد' ترندی' ابن ماجه اور حاکم نے سلمان فارسی رضی الله عنه کے طریق سے روایت کیاہے اور حاکم نے اسے صحیح قرار دیا ہے۔

ایک دو سری حدیث میں آپ صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا: " دبیثک الله یاک ہے اور باک چیز ہی قبول فرما تا ہے' اور الله نے مومنوں کو وہی

سیب اللہ پات ہو اور پات ہیں ہوں مرہا جا اور اللہ علی کا ارشاد ہے : تھم دیا ہے جو رسولوں کو دیا تھا' جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِبَتِ مَا رَزَقَنَكُمْ وَٱشْكُرُواْ بِلَّهِ إِن كُنتُهُ إِنَّاهُ تَعْبُدُونَ؟ (سورة البقره: ١٤٢٢)

مومنو! تَم بماری دی ہوئی پاک روزی کھاؤ اور الله کا شکرادا کرو اگر تم خالص الله کی بندگی کرتے ہو-

اور فرمایا:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَاتِ وَٱعْمَلُواْ صَلِحًا ۚ إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾

پنیمبرو! پاک چیز کھاؤ اور اجھے عمل کرتے رہو' بیٹنک میں جو کچھ تم کرتے ہو اس سے باخبر ہوں۔ (سورۃ المومنون: ۵۱)

پھر آپ نے فرمایا:

"ایک شخص دور دراز کاسفر کرتا ہے ' بال پراگندہ اور جمم غبار آلود ہو تا ہے ' اینے ہاتھوں کو آسان کی طرف اٹھا کراہے رب' اے رب' کمہ کر دعا کرتا ہے ' گراس کی دعا کہاں سے قبول ہو جب اس کا کھانا حرام 'اس کا پینا حرام 'اس کا لباس حرام 'اور حرام سے اس کی پرورش ہوئی ہے '' (صحیح مسلم)

لیکن جن مقامات پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا کے لئے ہاتھوں کو نہیں اٹھایا وہاں اٹھانا درست نہیں ہے، جیسے بنخ وقتہ فرض نمازوں کے بعد 'دونوں سجدوں کے درمیان' سلام چھرنے سے پہلے 'اور جعہ و عیدین کا خطبہ دیتے وقت 'ان جگہوں پر آپ سے ہاتھ کا اٹھانا ثابت نہیں' اور جمیں کسی کام کے کرنے اور نہ کرنے میں آپ ہی کی اقتدا کرنی ہوگی 'البتہ جعہ و عیدین کے خطبہ میں اگر استسقاء کے لئے وعا کرنا ہو تو ہاتھوں کا اٹھانا مشروع ہے 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے۔

رہی بات نقل نمازوں کی' تو میرے علم میں ان کے بعد دعا کے لئے ہاتھ اٹھانے میں کوئی حرج نہیں' کیونکہ اس سلسلہ میں وارد دلیلیں عام ہیں' مگر افضل ہے ہے کہ اس پر مداومت نہ کی جائے' کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے میہ چیز ثابت نہیں اگر آپ نے ایا کیا ہوتا ہوتی' آپ نے ایا کیا ہوتا ہوتی' کیونکہ صحابہ کرام رضی اللہ عنهم نے آپ کے سفرو حضر کے تمام اقوال و افعال اور کیونکہ صحابہ کرام رضی اللہ عنهم نے آپ کے سفرو حضر کے تمام اقوال و افعال اور احوال و اوصاف کی نقل و روایت میں کوئی کو تاہی نہیں کی ہے۔

رہی ہے حدیث جو لوگول کے درمیان مشہور ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

"مناز" خشوع و تضرع اور ہاتھ اٹھا کراے رب 'اے رب کمہ کر دعاما نگنے کا نام ہے"

تو بیہ حدیث ضعیف ہے' جیسا کہ حافظ ابن رجب وغیرہ نے اس کو وضاحت کے ساتھ بیان کیاہے' واللّٰہ ولی التوفیق۔

سوال ۱۳۳ :

ہم نے بعض لوگوں کو یہ کہتے ہوئے سا ہے کہ نماز کے بعد پیشانی پر لگی ہوئی مٹی کاجھاڑنا مکردہ ہے 'کیااس بات کی کوئی دلیل ہے ؟

جواب:

ہمارے علم کے مطابق اس کی کوئی دلیل نہیں 'البتہ سلام پھیرنے سے پہلے الیہا کرنا کروہ ہے 'جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ ایک دفعہ بارش کی رات میں جب آپ صبح کی نماز سے فارغ ہوئے تو دیکھا گیا کہ آپ کے چرہ پر پانی اور مٹی کے آثار ہیں 'یہ اس بات کی واضح دلیل ہے کہ نماز سے فارغ ہونے سے پہلے پیشانی سے مٹی دغیرہ کانہ جھاڑنا افضل ہے۔

سوال ۱۲ س

فرض نمازے سلام پھیرنے کے بعد مصافحہ کرنے کا کیا تھم ہے؟ کیا اس سلسلہ میں فرض نماز کے اور نفل نماز کے درمیان کوئی فرق ہے؟

جواب :

در اصل مصافحہ مسلمانوں کے لئے ملاقات کے وقت مشروع ہے، نبی صلی اللہ علیہ وسلم جب صحابہ کرام رضی اللہ عنہ جب آپس وسلم جب صحابہ کرام رضی اللہ عنهم سے ملتے، نیز صحابہ کرام رضی اللہ عنه اور امام شبی میں ایک دو سرے سے ملتے تو مصافحہ کرتے تھے، انس رضی اللہ عنہ اور امام شبی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ صحابہ کرام جب آپس میں ایک دو سرے سے ملتے تو مصافحہ کرتے، اور جب سفرسے واپس ہوتے تو معانقہ کرتے تھے۔

نیز تحیین کی روایت ہے کہ طلحہ بن عبید اللہ رضی اللہ عنہ جو عشرۂ مبشرہ میں سے

ہیں جب اللہ تعالیٰ نے کعب بن مالک رضی اللہ عند کی توبہ قبول فرمائی توبہ مسجد نبوی میں جب اللہ علیہ وسلم کے حلقہ سے اٹھے اور کعب بن مالک کی طرف بڑھے' اور انہیں توبہ کی قبولیت پر مبار کباد ویتے ہوئے ان سے مصافحہ کیا۔ مصافحہ کی سنت عمد نبوی اور اس کے بعد مسلمانوں کے درمیان مشہور و معروف رہی ہے۔

اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

"جب دو مسلمان ملاقات کے وقت ایک دوسرے سے مصافحہ کرتے ہیں توان کے گناہ ان کے جسم سے اس طرح جھڑجاتے ہیں جس طرح درخت سے پتے جھڑتے ہیں"

مسجد میں یا صف میں ملاقات کے وقت مصافحہ کرنامتحب ہے' اگر نماز سے پہلے مصافحہ نہیں کیا ہے تو بعد میں مصافحہ کرنے میں کوئی مضائقہ نہیں'کیونکہ یہ ایک عظیم سنت ہے اور اس پر عمل کرنا باہم الفت و محبت کے حصول اور بغض و عداوت کے خاتمہ کاسب ہے۔

البتہ فرض نمازے پہلے اگر مصافحہ نہیں کیا ہے تو اذکار مسنونہ سے فارغ ہونے کے بعد مصافحہ کرناورست ہے۔

جو لوگ فرض نمازے دو سراسلام بھیرتے ہی مصافحہ کرنا شروع کر دیتے ہیں ان کے اس فعل کی میرے علم کے مطابق کوئی دلیل نہیں' بلکہ اس کا مکروہ ہونا ہی زیادہ قرین قیاس ہے' اور اس لئے بھی کہ نمازی کو اس وقت ان اذکار مسنونہ کا اہتمام کرنا چاہئے جو نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہیں۔

البتہ نفل نماز کے بعد فوراً مصافحہ کرنا درست ہے بشرطیکہ نماز سے پہلے مصافحہ نہ کیا ہو۔

## سوال ۳۵:

فرض نماز کے بعد سنت پڑھنے کے لئے جگہ بدلنے کاکیا تھم ہے؟ کیااس کے مستحب ہونے کی کوئی دلیل ہے؟

#### جواب :

میرے علم کے مطابق اس سلسلہ میں کوئی صحیح حدیث وارد نہیں 'البتہ عبداللہ بن عمررضی اللہ عنمااور بہت سے سلف ایسا کرتے تھے 'الحمد للہ مسئلہ میں وسعت ہے 'نیز سنن ابی داؤد میں اس سے متعلق ایک ضعیف حدیث وارد ہے جسے عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنما اور دیگر سلف صالحین کے فعل سے تقویت مل جاتی ہے 'واللہ ولی التوفیق۔

## سوال ۳۲:

فجراور مغرب كى فرض نمازول كے بعد "لآإِنْهُ إِلاَاللَهُ وَحُدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ الْمُلكُ وَ كُدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ الهُ المُلكُ وَ لَهُ الْحَمُدُ يُحُيِي وَ يُمِينتُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْئٍ قَلِيُرٌ" الله الله ميں وارد اس كو دس دس بار برصنے كى ترغيب آئى ہے "كيا اس سلسله ميں وارد

حديثين صحيح بين؟

### جواب :

فخر اور مغرب کی فرض نمازوں کے بعد مذکورہ بالا دعا کو دس دس بار پڑھنے کی مشروعیت نبی صلی اللہ علیہ و سلم کی متعدد صحیح حدیثوں سے ثابت ہے' ہر مسلمان مرد و عورت کو مذکورہ دونوں نمازوں کے بعد سے دعا دیگر اذکار مسنونہ سے فارغ ہوکر پابندی سے پڑھنا عاہمئے' وہ اذکار مسنونہ جو پانچوں نمازوں کے بعد پڑھے جاتے ہیں

## درج ذیل ہیں:

میں اللہ سے بخشن چاہتا ہوں' میں اللہ سے بخشن چاہتا ہوں' میں اللہ سے بخشن چاہتا ہوں' اللہ اللہ بخشی سے سلامتی حاصل بخشن چاہتا ہوں' اے اللہ ! تو سلامتی والا ہے اور بخشی سے سلامتی حاصل ہوتی ہے' تیری ذات بابر کت ہے اے عظمت و جلال والے! اللہ کے سوا کوئی معبود برخق نہیں' اس کا کوئی شریک نہیں' اس کی بادشاہت ہے اور اس کی تعریف' اور وہی ہر چیز پر قدرت رکھنے والا ہے' کوئی طاقت و قوت اللہ کی تعریف' اور اس کی تعریف اور اس کے لغیر کارگر نہیں' اللہ کے سواکوئی معبود برخق نہیں' ہم اس کی عبادت کرتے ہیں' نعمت و فضل اس کا ہے اور اس کے لئے علمہ تعریف ہے' اللہ کے سواکوئی مبعود برخق نہیں' ہماری عبادت اس کے لئے خالص ہے اگرچہ کافروں کو ناگوار گئے' اے اللہ ! جو تو دے اسے کوئی روکنے والا نہیں' اور جو تو روک لے والا نہیں' اور جس مالدار کو اس کا مال اور جو تو روک لے اس کا مال

امام ہونے کی صورت میں تین بار ''استغفر اللہ'' اور "اللَّهُمَّ اَنْتَ السَّلامُ' وَ مِنكَ السَّلامُ' وَ اللَّكُرَامِ" پڑھنے کے بعد اسے مقتریوں کی طرف متوجہ ہو جانا چاہئے' یہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت ہے' مقتریوں کی طرف رخ کرتے وقت امام کا دائیں یا بائیں دونوں جانب سے مرانا درست ہے' آپ سے دونوں صور تیں ثابت ہیں۔

ایسے ہی ہر فرض نماز کے بعد اذکار مسنونہ سے فارغ ہوکر آیت الکری' "قل مواللہ احد " "قل اعوذ برب الناس "کا پڑھنا بھی مشروع ہے' مگر فجراور مغرب کی نماز کے بعد نیز سونے کے وقت ان سورتوں کا تین تین بار پڑھنا مستحب ہے' مگر فجراعت ہے۔

## سوال ٢٣:

موجودہ دور میں بہت سے مسلمان 'یہاں تک کہ بعض اہل علم بھی جماعت کے ساتھ نماز ادا کرنے میں سستی برتتے ہیں 'اور دلیل میں بیہ کہتے ہیں کہ بعض علماء جماعت کے وجوب کے قائل نہیں 'سوال بیہ ہے کہ نماز باجماعت کا حکم کیاہے؟ اور الیے لوگوں کے لئے آپ کیا نصیحت فرماتے ہیں؟

جواب :

اہل علم کے صحیح ترین قول کے مطابق مبجد میں مسلمانوں کے ساتھ باجماعت نماز ادا کرنا ہر اس مرد پر واجب ہے جو اذان سنتا اور جماعت میں حاضر ہونے کی قدرت رکھتا ہو'نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

"جو شخص اذان من کربلا کسی عذر کے معجد نہ آئے تواس کی نماز نہیں"

اس حدیث کو امام ابن ماجہ ' دار قطنی ' ابن حبان اور حاکم نے صیح سند کے ساتھ روایت کیاہے۔

عبدالله بن عباس رضی الله عنماسے اس حدیث میں مذکور "عذر" کے بارے میں پوچھا گیا کہ وہ کیا ہے؟ توانہوں نے فرمایا: خوف یا مرض۔

مسلم میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی ضحیح مسلم میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی ایک نامینا صحافی حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! جھے مسجد لے جانے والا کوئی نہیں' تو کیا میرے لئے اجازت ہے کہ میں اپنے گھر میں نماز پڑھ لیا کروں؟ آپ نے پوچھا: کیا تم اذان سنتے ہو؟ کہا: ہاں' آپ نے فرمایا: پھر تو مسجد میں آگر نماز پڑھو۔

اور تحیین میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ ہی سے ایک دوسری روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

'' دمیں نے ارادہ کیا کہ حکم دوں اور نماز قائم کی جائے اور کسی شخص کو مقرر کر دوں جو لوگوں کو لے کر جن کے ساتھ دوں جو لوگوں کو لے کر جن کے ساتھ لکڑیوں کے گھھے ہوں' ان لوگوں کے پاس جاؤں جو جماعت میں حاضر نہیں ہوتے اور ان کے ساتھ ہی ان کے گھروں کو آگ لگا دوں''

یہ ساری حدیثیں نیز اس مفہوم کی دیگر احادیث اس بات کی واضح دلیل ہیں کہ نماز باجماعت مردوں کے حق میں واجب ہے اور جماعت سے پیچھے رہنے والا عبر خاک سزا کا مستحق ہے' اگر مسجد میں جماعت کے ساتھ نماز ادا کرنا واجب نہ ہو یا تو جماعت سے پیچھے رہنا والا سزا کا مستحق نہ ہو یا۔

نیز مسجد میں جماعت کے ساتھ نماز ادا کرنا اس لئے داجب ہے کہ بید دین اسلام کا ایک عظیم ظاہری شعار ہے اور مسلمانوں کے لئے باہمی تعارف الفت و محبت کے حصول اور بغض و عداوت کے خاتمہ کا سبب ہے۔ اور اس لئے بھی کہ جماعت سے چھچے رہنا منافقوں کی مشابہت ہے 'پس ہر شخص پر جماعت کی پابندی واجب ہے 'اور اس سلسلہ میں کسی کے اختلاف کا کوئی اعتبار نہیں 'کیونکہ جو قول شرعی دلائل کے خلاف ہو وہ متروک اور نا قابل اعتبار ہے 'اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ فَإِن نَنَزَعْمُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُمُّمُ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْلَآخِرِّ ذَلِكَ خَبُرٌ وَآخَسَنُ تَأْوِيلًا﴾

(سورة النساء: ۵۹)

پس اگر تم کسی معاملہ میں باہم اختلاف کر بیٹھو تواہے اللہ اور رسول کے حوالہ کر دو' اگر تم اللہ اور ادم آخرت پر ایمان رکھتے ہو' یہی بهتر اور انجام کے لحاظ سے اچھاہے۔

اور فرمایا :

﴿ وَمَا أَخْلَفْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَخُكُمُدُ ۚ إِلَى ٱللَّهِ ﴾

(سورة الشوري : ۱۰)

اور جس بات میں تمهارا اختلاف ہو جائے تو اس کا فیصلہ اللہ کے حوالے ہے۔

نیز صحیح مسلم میں عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے وہ کہتے ہیں کہ ہمیں یاد ہے کہ منافق یا بیمار کے علاوہ ہم میں سے کوئی شخص باجماعت نماز سے پیچیے نہیں رہتا تھا' یہاں تک کہ معذور شخص بھی دو آدمیوں کے کندھوں کے سمارے لایا جاتا اور صف میں کھڑا کر دیا جاتا تھا۔

یہ تھا صحابہ کرام رضی اللہ عنم کا جماعت کی نماز کے لئے شوق و اہتمام کہ ان میں سے بیار اور معذور شخص بھی جماعت سے بیچھے رہنا گوارا نہیں کرتا تھا' بلکہ دو آدمیوں کے کندھوں کے سمارے لایا جاتا اور صف میں کھڑا کر دیا جاتا' واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۳۸:

امام کے بیچھے قرآت کے سلسلہ میں علاء کی رائیں مختلف ہیں 'اس سلسلہ میں صحیح کیا ہے؟ اور کیا مقتدی کے لئے سورہ فاتحہ پڑھنا واجب ہے؟ اور اگر امام اپنی قرآت کے دوران سکتوں کا اہتمام نہ کرے تو پھر مقتدی سورہ فاتحہ کب پڑھے گا؟ اور کیا امام کے لئے سورہ فاتحہ سے فارغ ہونے کے بعد سکتہ کرنا مشروع ہے تاکہ مقتدی سورہ فاتحہ بڑھ لیں؟

### جواب :

درست بات بہ ہے کہ مقتدی کے لئے تمام نمازوں میں خواہ سری ہوں یا جری سورہ فاتحہ پڑھناواجب ہے 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی بیہ حدیث عام ہے : "جو شخص سورہ فاتحہ نہ پڑھے اس کی نماز نہیں" (متفق علیہ) اور وہ حدیث بھی جس میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرام رضی اللہ عنهم اور وہ حدیث بھی جس میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرام رضی اللہ عنهم

سے دریافت فرمایا:

"شاید تم لوگ اپنے امام کے پیچھے قرأت کرتے ہو؟ لوگوں نے جواب دیا:
ہاں' آپ نے فرمایا: سورہ فاتحہ کے علاوہ اور پچھ نہ پڑھا کرو' کیونکہ جس نے
سورہ فاتحہ نہیں پڑھی اس کی نماز نہیں" (مند احمد بسند صحح)
مشروع ہد ہے کہ مقتدی سورہ فاتحہ کو امام کی قرأت کے دوران سکتوں میں پڑھے'
اگر امام کی قرأت میں سکتوں کا اہتمام نہ ہو تو امام کی قرأت کے دوران ہی پڑھ لے' پھر
خاموش ہو جائے۔

رہیں وہ دلیلیں جن سے امام کی قرآت کے وقت خاموش رہنے کا وجوب ابت ہوتا ہے تو ان کے عموم سے سورہ فاتحہ کا حکم مستشی ہے 'لیکن اگر کوئی مقتدی بھول کر' یا لاعلمی سے ' یا غیرواجب سمجھ کر اسے چھوڑ دے تو جمہور اہل علم کے نزدیک اس کے لئے امام کی قرآت کا فی ہوگی اور نماز صحیح ہو جائے گی' اسی طرح اگر کوئی شخص بحالت رکوع جماعت میں شامل ہو تو اس کی ہے رکعت پوری ہو جائے گی اور سورہ فاتحہ کی قرآت کا وجوب اس سے ساقط ہو جائے گا'کیونکہ اس نے قرآت کا وقت نہیں پایا' جیسا کہ ابو بکرہ ثقفی رضی اللہ عنہ کی حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ ایک بار نبی صلی اللہ علیہ و سلم رکوع میں تھے' اسے میں ہے آئے اور صف تک پہنچنے سے پہلے ہی انہوں نے رکوع کر لیا' پھر صف میں شامل ہوئے' آپ نے سلام پھیرنے کے بعد انہیں نفیحت کرتے ہوئے فرمانا :

''اللہ تمہارے شوق کو زیادہ کرے مگر آئندہ ایسانہیں کرنا''(صحیح بخاری) اس واقعہ میں آپ نے انہیں صف میں پہنچنے سے پہلے رکوع میں جانے پر تنبیہہ فرمائی' مگراس رکعت کی قضا کا حکم نہیں دیا۔ ندکورہ بالا روایت سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ جب کوئی شخص مسجد میں داخل ہو اور امام رکوع کی حالت میں ہو تو اسے صف میں شامل ہونے سے پہلے رکوع نہیں کرنا چاہیۓ 'بلکہ اسے صبرو اطمینان کے ساتھ صف میں شامل ہونا چاہیۓ 'اگر چہ رکوع فوت ہو جائے 'کیونکہ نی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد سے :

''جب نماز کے لئے آؤ تو سکون و و قار کے ساتھ چل کر آؤ' جو ملے پڑھ لو' اور جو چھوٹ جائے اسے پوری کرلو'' (متفق علیہ)

رہی یہ حدیث کہ '' جس کے لئے امام ہو تو امام کی قرأت' اس کی قرأت ہے '' تو یہ اہل علم کے نزدیک ضعیف اور ناقابل حجت ہے' اور اگر صحیح بھی مان لیس تو سور ہَ فاتحہ کی قرأت اس سے مستشنی ہوگی ٹاکہ حدیثوں کے در میان تطبیق ہو جائے۔

رہاامام کاسورہ فاتحہ پڑھ لینے کے بعد مقتدیوں کے لئے سکتہ کرنا' تو میرے علم کے مطابق اس سلسلہ میں کوئی حدیث ثابت نہیں' ان شاء اللہ مسکہ میں وسعت ہے' سکتہ کرے یا نہ کرے' دونوں صورتوں میں کوئی مضا ُقتہ نہیں' میرے علم کے مطابق اس سلسلہ میں کوئی چیز ثابت نہیں ہے' البتہ آپ سے دو سکتے ثابت ہیں' ایک تحبیر تحریمہ کے بعد جس میں دعائے ثناء پڑھی جاتی ہے' اور دو سرا قرآت سے فارغ ہونے کے بعد اور رکوع جانے سے پہلے' اور یہ بلکا سا سکتہ ہے جو قرآت اور تحبیر کے درمیان فصل کرنے کے لئے ہو تا ہے' واللہ ولی التوفیق۔

### سوال ۲۳۹:

صیح حدیث میں پیاز'یا لهن' یا گندنه کھا کر مسجد آنے سے رو کا گیاہے'کیا اس حکم میں عام حرام و بدبودار چیزیں مثلاً بیڑی سگریٹ وغیرہ بھی داخل ہیں؟ اور کیااس کا مطلب میہ ہے کہ جس نے ان میں سے کوئی چیز استعال کرلی وہ جماعت سے پیچھے رہنے میں معذور ہے اور اس پر کوئی گناہ نہیں؟

جواب :

رسول الله صلی الله علیه و سلم سے ثابت ہے کہ آپ نے ارشاد فرمایا: ''جو شخص پیاز یا لہن کھائے وہ ہماری مسجد کے قریب ہر گزنہ آئے' بلکه وہ اپنے گھرمیں نماز پڑھ لے''

اور فرمایا :

"بینک فرشتوں کو ان چیزوں سے تکلیف ہوتی ہے جن سے انسانوں کو تکلیف ہوتی ہے"

اور ہربدبودار چیزخواہ وہ بیڑی سگریٹ ہو'یا بغن کا پیپینہ'یا اس کے علاوہ کوئی اور چیز جس سے بغل والے آدمی کو تکلیف پہنچتی ہواس کا حکم وہی ہے جو پیاز اور نہن کا ہے' الیمی حالت میں اس کا جماعت کے ساتھ نماز پڑھنا مکروہ و ممنوع ہے' یمال تک کہ کوئی چیز استعمال کرکے اس بدبو کو دور کر دے' بلکہ استطاعت رکھنے کی صورت میں اس بدبو کا دور کرنا واجب ہے' ٹاکہ وہ جماعت کے ساتھ نماز ادا کرسکے۔

رہا ہیڑی سگریٹ کا ستعال تو یہ مطلق حرام ہے اور تمام او قات میں اس سے پر ہیز ضروری ہے' اس میں دینی' جسمانی اور مالی ہر طرح کے نقصانات موجود ہیں' اللّٰہ تعالٰیٰ تمام مسلمانوں کے حالات کی اصلاح فرمائے اور انہیں بھلائی کی توفیق دے۔

سوال ۱۳۰ :

صف کی ابتدا دائیں جانب سے کی جائے یا امام کے پیھیے سے؟ اور کیا

دائیں اور بائیں دونوں جانب سے صف کااس طرح برابر ہونا ضروری ہے کہ اس کے لئے یہ کہا جائے کہ صفیل برابر کرلو' جیسا کہ بہت سے ائمہ کرتے ہیں؟

جواب :

صف کی ابتدا امام کے قریب نے سے کی جائے گی اور صف کا دایاں جانب اس کے بائیں جانب سے افضل ہے اگر صف کے دائیں جانب لوگ زیادہ ہیں تو کوئی حرج خبیں ' دونوں جانب میں توازن قائم کرنا خلاف سنت ہے ' البتہ صف بناتے وقت بید خیال رکھنا ضروری ہے کہ جب پہلی صف مکمل ہو جائے تب دو سری صف ' اور جب دو سری صف مکمل ہو جائے تب دو سری صف کمل ہو جائے مکمل ہو جائے تب دو سری صف کمل ہو جائے تب تیسری صف بنائی جائے ' کیونکہ اگلی صف کے مکمل ہونے سے پہلے دو سری صف کا بنانا درست خبیں ہے ' رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا بہی حکم ہے۔

سوال الهم:

متنفّل (نفل پڑھنے والے) کے بیچھے مفترض ( فرض پڑھنے والے) کی نماز کا کیا حکم ہے؟

#### جواب :

متنقل کے پیچیے مفترض کی نماز درست ہے'اس میں کوئی حرج نمیں' بی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے صلاۃ خوف کی بعض صورتوں میں ایک گردہ کو دو رکعت نماز پڑھائی اور سلام بھیرا' پھر دو سرے گردہ کو دو رکعت نماز پڑھائی اور سلام بھیرا' پہلی دو رکعت نفل تھی' اور دونوں بھیرا' پہلی دو رکعت نفل تھی' اور دونوں

صورتوں میں آپ کے پیچھے مقتدی مفترض تھے۔

اسی طرح تھیمین میں معاذبن جبل رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ وہ عشاء کی نماز نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ پڑھتے 'پھر اپنی قوم کے پاس واپس جاکر دوبارہ انہیں میی نماز پڑھاتے تھے' یہ نماز ان کے لئے نفل اور لوگوں کے لئے فرض ہوتی تھی۔

ای طرح اگر کوئی شخص رمضان میں اس وقت مسجد میں آئے جب تراوی کی نماز شروع ہو چکی ہو اور اس نے عشاء کی نماز نہ پڑھی ہو او وہ عشاء کی نیت سے جماعت میں شامل ہو جائے اور امام کے سلام پھیرنے کے بعد باقی رکعتیں پوری کرلے' ٹاکہ اس طرح اسے جماعت کی فضیلت حاصل ہو جائے۔

سوال ۲۴ :

صف کے پیچھے اکیلے کھڑے ہوکر نماز پڑھنے کا حکم کیا ہے؟ اور اگر کوئی شخص مسجد میں داخل ہو اور صف میں جگہ نہ پائے تو کیا کرے؟ اور کیا نابالغ نیچے کے ساتھ وہ صف بنا سکتا ہے؟

جواب:

صف کے بیجھے اکیلے کھڑے ہو کر نماز پڑھنا باطل ہے' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد سے :

"صف کے بیٹھیے اکیلے کھڑے ہونے والے کی نماز نہیں"

آپ سے یہ بھی ثابت ہے کہ ایک بار ایک شخص نے صف کے پیچے تنا کھڑے ہوکر نماز پڑھی 'جب آپ کو معلوم ہوا تواسے نماز دہرانے کا حکم دیا اور یہ نہیں پوچھا

کہ صف میں جگہ ملی یا نہیں۔ یہ واقعہ اس بات کی دلیل ہے کہ صف کے پیچھے تنا کھڑے ہونے والاصف میں جگہ پائے یا نہ پائے دونوں صورتوں میں اس کا حکم کیسال ہے' ٹاکہ اس سلسلہ میں سستی و کابلی کاسد باب ہوجائے۔

البتہ اگر کوئی شخص اس وقت پہنچاجب امام رکوع میں ہے 'چنانچہ صف ہے پہلے اس نے رکوع کیں ہے 'چنانچہ صف ہے پہلے اس نے رکوع کرلیا 'چر سجدہ ہے پہلے صف میں شامل ہو گیاتو ہے اس کے لئے کافی ہوگا 'جیسا کہ صحیح بخاری میں ابو بکرہ 'تقفی رضی اللہ علیہ وسلم رکوع میں تھے 'چنانچہ صف نماز کے لئے اس وقت پہنچ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم رکوع میں تھے 'چنانچہ صف میں پہنچنے سے پہلے رکوع کرلیا 'چر صف میں شامل ہوئے 'آپ نے سلام پھیرنے کے بعد انہیں نصیحت کرتے ہوئے فرمالی :

"الله تنهارے شوق کو زیادہ کرے مگر آئندہ ایسانہ کرنا"

اس واقعہ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں اس رکعت کولوٹانے کا حکم نہیں دیا۔

کیکن اگر کوئی شخص اس وقت پنچ جب امام نماز کی حالت میں ہو اور صف میں اسے کئیں اگر کوئی دو سرا شخص آجائے' اسے کمیں کوئی جگہ نہ ملے تو وہ انتظار کرے' یہاں تک کہ کوئی دو سرا شخص آجائے' چلہے وہ سات سال یا اس سے زیادہ عمر کا بچہ ہی کیوں نہ ہو' پھراس کے ساتھ صف بنالے' ورنہ امام کے دائیں جانب کھڑا ہو جائے۔

یی اس باب میں وارد تمام حدیثوں کاخلاصہ ہے ' دعاہے کہ اللہ تمام مسلمانوں کو دین کی سمجھ بوجھ عطا کرے ' نیز اس پر ثابت قدم رہنے کی توفیق بخشے۔ بیٹک وہ سننے والا اور قریب ہے۔

# سوال ۱۳۳۰ :

کیا امام کے لئے امامت کی نیت کرنا شرط ہے؟ اور اگر کوئی شخص مسجد میں داخل ہو اور کسی شخص کو نماز پڑھتا ہوا پائے تو کیا وہ اس کے ساتھ شامل ہو جائے؟ اور کیا مسبوق کی اقترامیں نماز پڑھنا درست ہے؟

#### جواب :

امامت کے لئے نیت شرط ہے 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے: "اعمال کا دارو مدار نیتوں پر ہے' اور ہر شخص کے لئے وہی ہے جو اس نے نیت کی ہے"

اگر کوئی شخص مبحد میں داخل ہو اور اس کی جماعت چھوٹ گئی ہو اور کسی دو سرے شخص کو تنمانماز پڑھتے ہوئے پائے 'تواس کے ساتھ مقتدی بن کرنماز پڑھنے میں کوئی حرج نہیں ' بلکہ یمی افضل ہے 'جیسا کہ ایک بار نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے نماز ختم ہو جانے کے بعد ایک شخص کو مبحد میں داخل ہوتے ہوئے دیکھا تو فرمایا :

از ''م ہو جانے کے بعد ایک عل تو تجدین دا ک ہوئے ہوئے دیکھا تو ہم ''کیا کوئی شخص ہے جو اس پر صدقہ کرے اور اس کے ساتھ نماز پڑھے''

ایسا کرنے سے دونوں کو جماعت کی فضیلت حاصل ہو جائے گی'لیکن جو نماز پڑھ چکا ہے اس کے لئے یہ نماز نفل ہوگی۔

معاذبن جبل رضی اللہ عنہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ عشاء کی نماز پڑھتے' پھراپی قوم کے پاس واپس جاکرانہیں دوبارہ یمی نماز پڑھاتے تھے' یہ نماز ان کے لئے نفل اور لاگوں کے لئے فرض ہوتی تھی' اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو جب معلوم ہوا تو آیے نے اسے بر قرار رکھا۔ اسی طرح جس کی جماعت چھوٹ گئ ہو وہ جماعت کی فضیلت حاصل کرنے کے کئے مسبوق کی افتدا میں نماز پڑھ سکتا ہے 'اس میں کوئی حرج نہیں' اور مسبوق کے سلام پھیرنے کے بعد وہ اپنی باقی نماز پورے کرلے' کیونکہ اس سلسلہ میں وارد حدیثیں عام ہیں۔ اور یہ حکم تمام نمازوں کو عام ہے' کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے جب ابوزر رضی اللہ عنہ سے یہ ذکر کیا کہ آخری زمانہ میں ایسے امراء و حکام ہوں گے جو نمازیں ہے وقت پڑھیں گے تو انہیں حکم دیتے ہوئے فرمایا :

"تم نماز وقت پر پڑھ لیا کرنا کھراگر ان کے ساتھ نماز مل جائے تو ان کے ساتھ بھی پڑھ لینا ' یہ تمہارے لئے نفل ہو جائے گی ' مگرید نہ کہنا کہ میں نے تو نماز پڑھ لی ہے للذا اب میں نہیں پڑھتا ' واللہ ولی التوفیق۔

سوال ۱۲ م م

مسبوق نے جو رکعتیں امام کے ساتھ پائی ہیں 'کیابیہ اس کی پہلی شار کی جائیں گی یا آخری ؟ مثال کے طور پر اگر چار رکعت والی نماز میں سے دو رکعتیں فوت ہوگئی ہوں توکیاوہ فوت شدہ دونوں رکعتوں میں سورہ فاتحہ کے علاوہ کوئی اور سورت بڑھے گا؟

جواب:

صیح بات یہ ہے کہ امام کے ساتھ مسبوق کو جنتی رکعتیں ملی ہیں وہ اس کی پہلی ، اور جنہیں وہ بعد میں قضا کرے گاوہ اس کی آخری شار کی جائیں گی 'اور بہی حکم تمام نمازوں کا ہے۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے :

"جب نماز كھڑى ہو جائے تو سكون و و قار كے ساتھ چلو 'جو ملے اسے بڑھ لو'

اور جو چھوٹ جائے اسے بوری کرلو" (متفق علیہ)

بنا بریں چار رکعت والی نماز کی تیسری اور چوشی رکعت میں اور مغرب کی تیسری رکعت میں اور مغرب کی تیسری رکعت میں صرف سورہ فاتحہ پر اکتفاء کرنامستحب ہے ، جیسا کہ صحیحین میں ابو قادہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم ظهرو عصر کی پہلی دو رکعتوں میں سورہ فاتحہ کے ساتھ کوئی سورت بھی پڑھتے تھے اور پہلی رکعت کی قرائت دو سری کی بہ نسبت لمبی ہوتی تھی اور آخری دو رکعتوں میں صرف سورہ فاتحہ پڑھتے تھے۔

الیکن اگر مجھی مجھار ظہر کی تیمری اور چوتھی رکعت میں سورہ فاتحہ کے ساتھ کوئی سورت پڑھ لی جائے تو بھی درست ہے، صحیح مسلم میں ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، وہ بیان کرتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم ظہر کی پہلی دو رکعتوں میں اس کی آدھی مقدار، نیز عصر کی پہلی دو رکعتوں میں طہر کی آخری دو رکعتوں کے بقدر، اور عصر کی پہلی دو رکعتوں میں اس کی آدھی مقدار تلاوت کرتے تھے۔

لیکن میہ حدیث اس بات پر محمول کی جائے گی کہ آپ ایسا کبھی کبھار کرتے تھے' پاکہ دونوں حدیثوں کے درمیان تطبیق ہو جائے' واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۵ ۴ :

جمعہ کے دن بعض مسجدول میں اتنی بھیڑ ہوتی ہے کہ بعض لوگ امام کی اقتدامیں راستوں اور سر کول پر نماز بڑھتے ہیں' اس سلسلہ میں آپ کی کیا رائے ہے؟ نیز تھی تو نمازیوں کے اور مسجد کے درمیان کوئی سڑک وغیرہ حائل ہوتی ہے' اور تھی کوئی فاصلہ نہیں ہو تا' کیا ند کورہ دونوں صورتوں میں تھم کیساں ہے یا کوئی فرق ہے؟

اگر صفیں متصل ہوں اور ان کے درمیان کوئی فاصلہ نہ ہو تو کوئی حرج نہیں'اسی طرح اگر مسجد کے باہر والے مقتدی اینے آگے کی صفوں کو دیکھ رہے ہوں' یا تکبیر کی آواز سن رہے ہول' تب بھی کوئی حرج نہیں' بھلے ہی ان کے درمیان کوئی سڑک وغیره حائل ہو' کیونکہ جب وہ دیکھ کریا سن کرباسانی امام کی اقتدا کر سکتے ہیں تو جماعت کے ساتھ نماز پڑھنا واجب ہے- البتہ امام سے آگے کھڑے ہوکر نماز بڑھنا درست نہیں 'کیونکہ یہ مقتذی کے کھڑے ہونے کی جگہ نہیں ہے 'واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۲۷ :

اگر کوئی شخص امام کو رکوع کی حالت میں یائے تو اس وقت اس کے لئے کیا مشروع ہے؟ کیا رکعت یانے کے لئے امام کے رکوع سے اٹھنے سے پہلے اس کے لئے "سبحان رنی العظیم" کہنا شرط ہے؟

جواب :

مقتری نے امام کو رکوع کی حالت میں پالیا تو اس کی بیر رکعت بوری ہو جائے گی' بھلے ہی وہ امام کے رکوع سے اٹھنے سے پہلے "سبحان رہی العظیم" نہ کمہ سکے "کیونکہ نی صلی اللہ علیہ وسلم کی بیر حدیث عام ہے :

«جس نے نماز کی ایک رکعت پالی تواس نے نماز پالی" (صحیح مسلم)

اور یہ معلوم ہے کہ رکوع پالینے ہے رکعت پوری ہو جاتی ہے 'جیساکہ صحیح بخاری کی روایت ہے کہ ایک دن ابو بکرہ 'تقفی رضی اللہ عنہ اس وقت مسجد پہنچ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم رکوع میں تھے' چنانچہ صف میں پہنچنے سے پہلے انہوں نے رکوع کرلیا' پھرصف میں شامل ہوئے۔ آپ نے سلام پھیرنے کے بعد انہیں نصیحت کرتے ہوئے فرمایا :

"الله تمهارے شوق کو زیادہ کرے مگر آسندہ ایسا نہیں کرنا"

آپ نے انہیں صف میں پہنچنے سے پہلے رکوع میں جانے سے منع فرمایا ، تگراس رکعت کی قضا کا حکم نہیں دیا۔

پس جو شخص امام کو رکوع کی حالت میں پائے وہ جب تک صف میں نہ پہنچ جائے رکوع نہ کرے 'واللہ ولی التوفیق-

سوال کے ہم:

بعض ائمہ معجد میں داخل ہونے والے کے رکعت یا لینے کا انتظار کرتے ہیں 'جبکہ بعض یہ کہتے ہیں کہ انتظار مشروع نہیں' اس مسلد میں صحیح کیا ہے؟ جواب :

نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی اقتدا کرتے ہوئے تھوڑا ساانتظار کرلینا ہی درست ہے'

ناكه بعد ميں آنے والاصف ميں شامل ہو جائے۔ سوال ۲۸ :

جب کوئی شخص دویا دوسے زیادہ بچوں کی امامت کرے توکیا انہیں اپنے پہنچھے کھڑا کرے یا اپنے دائیں ؟ اور کیا بچوں کی صف بندی کے لئے بلوغت شرط ہے؟

جواب :

اگر ان بچوں کی عمر سات سال یا اس سے زیادہ ہے تو وہ انہیں بروں کی طرح اپنے پیچھے کھڑا کرے 'اس طرح اگر ایک بچہ اور ایک بالغ شخص ہو' تب بھی وہ انہیں اپنے پیچھے ہی کھڑا کرے 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے انس رضی اللہ عنہ کی نانی کی زیارت کے موقعہ پر جب انس اور ایک دو سرے بیتیم بچے کو نماز پڑھائی تو ان دونوں کو اپنے بیچھے کھڑا کیا تھا' اسی طرح انصار کے دو بیچے جابر اور جبار نے جب آپ کے ساتھ نماز اداکی تو انہیں بھی آپ نے اپنے بیچھے ہی کھڑا کیا تھا۔

البتہ اگر ایک ہی شخص ہو تو وہ امام کے دائیں جانب کھڑا ہو گاخواہ وہ بالغ ہویا بچہ' کیونکہ جب عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنهما رات کی نماز میں آپ کے ہائیں جانب کھڑے ہوئے تو آپ نے انہیں گھما کرائیے دائیں جانب کھڑا کرلیا تھا۔

ای طرح انس رضی اللہ عنہ نے آپ کے ساتھ بعض نفل نماز پڑھی تو آپ نے انہیں بھی اینے دائیں جانب ہی کھڑا کیا تھا۔

لیکن اگر عورت ہے تو اسے بہرحال مردول کے بیچھے ہی کھڑا ہونا ہے 'خواہ ایک ہو یا ایک سے زیادہ 'کیونکہ عورت کے لئے امام کے ساتھ یا دیگر مردول کے ساتھ صف بنانا جائز نہیں' کیونکہ جب نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے انس رضی اللہ عنہ اور ایک بیتیم بچہ کو نماز پڑھائی توانس کی ماں ام سلیم کو ان دونوں کے پیچھپے کھڑا کیا تھا۔

سوال ۹ ۱۲:

بعض لوگوں کا کہنا ہے کہ پہلی جماعت ختم ہو جانے کے بعد مسجد میں دوسری جماعت قائم کرنا جائز نہیں' کیا اس قول کی کوئی اصل ہے؟ اور اس مسئلہ میں درست کیاہے؟

. . .

جواب :

میرے علم کے مطابق بیہ قول نہ درست ہے اور نہ شریعت مطہرہ میں اس کی کوئی اصل ہے' بلکہ صیح حدیث اس کے برخلاف دلالت کرتی ہے' جیساکہ نبی مار شائیر کا ارشاد ہے: ''جماعت کی نماز تنہا پڑھی جانے والی نماز سے ستائیس درجہ افضل ہے''

اور فرمایا:

" آدمی کی کسی کے ساتھ والی نماز'اس کی تنمانماز سے افضل ہے"

اسی طرح لوگوں کے نماز پڑھ لینے کے بعد جب آپ نے ایک شخص کو مسجد میں داخل ہوتے ہوئے دیکھاتو فرمایا :

''کیاکوئی شخص ہے جو اس پر صدقہ کرے اور اس کے ساتھ نماز پڑھے''

لیکن کسی مسلمان کے لئے جماعت کی نماز سے پیچھے رہنا جائز نہیں' بلکہ اس کے اوپر واجب ہے کہ اذان سنتے ہی اس کی طرف سبقت کرے۔

سوال ۵۰:

نماز کے دوران امام کاوضو ٹوٹ جائے تو وہ کیا کرے؟ کیا وہ کسی کو اپنا قائم

مقام بنادے جو لوگوں کی نماز مکمل کرائے؟ پاسب کی نماز باطل ہو جائے گی اور وہ از سرنو سمی کو نماز پڑھانے کا حکم دے؟ جواب :

الیی صورت میں امام کے لئے مشروع سے ہے کہ وہ کسی کو اپنا قائم مقام بنادے جو لوگوں کی نماز مکمل کرائے 'جیسا کہ عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے کیا' جب نماز کی حالت میں انہیں نیزہ مارا گیاتو انہوں نے عبدالرحمٰن بن عوف رضی اللہ عنہ کو اپنا قائم مقام بنا ویا اور انہوں نے لوگوں کی نماز مکمل کرائی 'اگر امام کسی کو آگے نہ بڑھا سکے تو لوگوں میں سے کسی کو خود آگے بڑھ کرباتی نماز پڑھاد نی چاہئے 'اور اگر لوگوں نے نئے سرے سے نماز پڑھ کی تب بھی کوئی حرج نہیں 'کیونکہ اس مسلہ میں اہل علم کا اختلاف ہے 'لیکن رانج کہی ہے کہ امام کسی کو آگے بڑھادے 'جیسا کہ ابھی جم نے عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کا فعل ذکر کیا ہے 'واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۵۱:

کیا امام کے ساتھ صرف سلام یا لینے سے جماعت کی فضیلت حاصل ہو جائے گی یا اس کے لئے کم از کم ایک رکعت کا پنا ضروری ہے؟ اور اگر چند لوگ مبحد میں اس وقت بہنچیں جب امام آخری تشد میں ہو' تو کیا ان کے لئے امام کے ساتھ جماعت میں شامل ہو جانا افضل ہے یا امام کے سلام کا انظار کرے الگ جماعت کے ساتھ نماز پڑھنا؟

تواب :

جماعت کی قضیلت حاصل کرنے کے لئے ایک رکعت کا پانا ضروری ہے ' کیونکہ نبی

صلی الله علیه وسلم کاارشاد ہے:

"جس نے نماز کی ایک رکعت پالی تو اس نے نمازیالی" (صحیح مسلم)

لیکن اگر کسی شخص کے پاس کوئی شرعی عذر ہے تواسے امام کے ساتھ نماز پڑھے بغیر بھی جماعت کی فضیلت حاصل ہو جائے گی' چنانچہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد

: 4

"جب بندہ بیار ہو تا ہے یا سفر کی حالت میں ہو تا ہے تو اللہ اس کے لئے وہی عمل لکھتا ہے جسے وہ اپنی صحت اور قیام کی حالت میں کیا کرتا تھا" (صحیح بخاری) اور غزوہ تبوک کے موقعہ بر آپ نے ارشاد فرمایا:

"بیشک مدینہ میں کچھ ایسے لوگ ہیں جنہیں عذر نے روک رکھاہے' تم نے جب بھی کوئی مسافت یا وادی طے کی ہے تووہ تمہارے ساتھ رہے ہیں"

ایک دو سری روایت میں ہے:

"وہ تہارے ساتھ اجر میں شریک رہے ہیں" (متفق علیہ)

جب لوگ امام کو آخری تشد میں پائیں توان کے لئے امام کے ساتھ جماعت میں

شامل ہو جاناا فضل ہے 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی میہ حدیث عام ہے:

''جب تم نماز کے لئے آؤ توسکون و و قار کے ساتھ آؤ'جو ملے اسے پڑھ لو' اور

جو چھوٹ جائے اسے پوری کرلو" (متفق علیہ)

لیکن اگر انہوں نے الگ جماعت کے ساتھ نماز پڑھ لی تب بھی۔ان شاءاللہ۔ کوئی حرج نہیں۔

# سوال ۵۲ :

دیکھاجاتا ہے کہ بعض لوگ نماز فجر کی اقامت ہو جانے کے بعد مسجد آتے ہیں' تو پہلے فجر کی دو رکعت سنت پڑھتے ہیں پھر جماعت میں شامل ہوتے ہیں' تو اس کا کیا تھم ہے؟ اور کیا فجر کی چھوٹی ہوئی سنت نماز فجر کے فور آ بعد پڑھنا افضل ہے یا طلوع آفتاب کا انتظار کر لینے کے بعد؟

#### جواب :

جو شخص اقامت ہو جانے کے بعد مسجد میں آئے اس کے لئے کوئی سنت یا تحیۃ المسجد وغیرہ پڑھنا جائز نہیں' بلکہ اس پر واجب ہے کہ وہ امام کے ساتھ نماز میں شامل ہو جائے' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاار شاد ہے :

''جب نماز کی اقامت ہو جائے تو اب اس فرض نماز کے علاوہ کوئی دو سری نماز نہیں'' (صبح مسلم)

اور یہ حدیث نماز فجرہی نہیں بلکہ تمام نمازوں کو شامل ہے۔ فجری چھوٹی ہوئی سنت فرض نماز کے فور ابعد' یا طلوع آفتاب کے بعد رونوں طرح پڑھی جاستی ہے'گر بہتریہ ہے کہ طلوع آفتاب کے بعد پڑھی جائے' نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے دونوں صور تیں ثابت ہیں' واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۵۳ :

ایک شخص نے ہماری امامت کی اور صرف دائیں جانب سلام پھیرا گیا ایک ہی سلام پراکتفاکرنا جائز ہے؟ اور کیا حدیث میں اس سلسلہ میں کوئی چیزوار دہے؟

#### جواب :

جمہور اہل علم کے نزدیک ایک سلام کافی ہے 'کیونکہ بعض حدیثوں میں ہیہ چیزوارد ہے 'کیکن علماء کی ایک جماعت کے نزدیک دو سلام ضروری ہے کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے اس سلسلہ میں بہت ساری حدیثیں وارد ہیں 'اور آپ کاارشاد ہے :

"تم ای طرح نماز پڑھو جیسا مجھے پڑھتے ہوئے دیکھاہے" (صحیح بخاری)

اور یمی دو سرا قول ہی درست ہے۔ رہاایک سلام کے کافی ہونے کا قول تو یہ کمزور ہے 'کیونکہ اس سلسلہ میں وارد تمام حدیثیں ضعیف ہیں' نیزان کی دلالت مہم اور غیر واضح ہے' اور اگر انہیں صحیح مان بھی لیا جائے تو یہ شاذ ہیں' کیونکہ یہ ان حدیثوں کی مخالف ہیں جو ان سے زیادہ صحیح' ثابت اور صرح ہیں' لیکن اگر کسی نے لاعلمی و جمالت کی وجہ ہے' یا اس سلسلہ میں وارد حدیثوں کو صحیح سمجھ کر ایبا کر لیا تو اس کی نماز صحیح ہو جائے گی' واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۱۹۵:

ایک شخص امام کے ساتھ جماعت میں شامل ہوا اور اسے دو رکعتیں ملیں' مگر بعد میں پیتہ چلا کہ امام نے بھول کر پانچ رکعتیں پڑھا دی ہیں' تو کیا وہ امام کے ساتھ پڑھی ہوئی اس زائد رکعت کو شار کرکے بعد میں صرف دو رکعت پوری کرے' یا اسے لغو سمجھ کر تین رکعت پڑھے؟

#### جواب :

درست میہ ہے کہ وہ اس کا شار نہ کرے 'کیونکہ میہ رکعت شرعی اعتبار سے غیر معتبر ہے ' اور جے معلوم ہو جائے کہ میہ رکعت زائد ہے وہ اس میں امام کی متابعت نہ کرے' اور مسبوق بھی اس رکعت کا شارنہ کرے۔

بنا بریں ایسے شخص پر تین رکعت کی قضا کرنا واجب ہے 'کیونکہ در حقیقت اسے امام کے ساتھ ایک ہی رکعت ملی ہے 'واللہ ولی التوفق۔

سوال ۵۵:

کسی امام نے لوگوں کو بھول کر بے وضو نماز پڑھا دی' اور اسے نمازکے دوران یا سلام پھیرنے کے بعد' لوگوں کے منتشر ہونے سے پہلے' یا لوگوں کے منتشر ہو جانے کے بعد یاد آیا توان نذکورہ حالات میں اس نماز کاکیا تھم ہے؟

جواب :

اگر اسے سلام چھیرنے کے بعد یاد آیا خواہ لوگ موجود ہوں یا منتشر ہوگئے ہوں تو لوگوں کی نماز صیح ہو جائے گی لیکن امام کو اپنی نماز دہراناہوگی۔

اور اگر اسے نماز کے دوران ہی یاد آگیا تو ایس حالت میں علاء کے صحیح ترین قول کے مطابق وہ کسی کو آگے بڑھا دے جو انہیں باقی نماز پڑھائے 'جیسا کہ عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کو رضی اللہ عنہ کو آگے بڑھا دیا 'چنانچہ انہوں نے عبدالرحمٰن بن عوف رضی اللہ عنہ کو آگے بڑھا دیا 'چنانچہ انہوں نے لوگوں کو نماز پڑھائی 'اور نماز کا اعادہ نہیں کیا۔

سوال ۵۲:

جو شخص بیڑی سگریٹ پنتایا داڑھی مونڈ تایا ازار کو ٹخنوں سے پنچے لٹکا کے رکھتا ہویا اسی قتم کی اور کسی معصیت کاار تکاب کر تا ہو اس کی امامت کاکیا حکم ہے؟

#### جواب :

اگر وہ اللہ کے مشروع کردہ طریقہ پر نماز ادا کرتا ہے تو اہل علم کے اجماع کے مطابق اس کی نماز درست ہے 'نیز اگر وہ لوگوں کا امام ہے تو اس کی اقتدا میں پڑھنے والوں کی نماز بھی علماء کے صبح ترین قول کے مطابق درست ہے۔

رہا کافر شخص تو نہ تو خود اس کی نماز درست ہوگی اور نہ اس کی اقتدا میں پڑھنے والوں کی'کیونکہ نماز کی صحت کے لئے اسلام بنیادی شرط ہے' واللہ ولی التوفیق-

# سوال ۵۷:

یہ معلوم ہے کہ مقندی اگر اکیلا ہو تو وہ امام کے دائیں جانب کھڑا ہوگا' تو کیا اس کے لئے امام سے کچھ چچھے ہٹ کر کھڑا ہونا مشروع ہے' جیساکہ بعض لوگ کرتے ہیں؟

# جواب :

مقتدی اگر اکیلا ہو تواس کے لئے مشروع ہے کہ وہ امام کے دائیں جانب اس کے برابر میں کھڑا ہو'امام سے بچھے بیچھے ہٹ کر کھڑے ہونے کی کوئی دلیل نہیں' واللہ ولی التوفیق۔ .

# سوال ۵۸:

کسی کو نماز میں بیہ شک ہو جائے کہ اس نے تین رکعتیں پڑھی ہیں یا چار ' تو ایسی صورت میں وہ کیا کرے؟

### جواب :

شک کی حالت میں اسے تقین پر بنا کرنا چاہئے اور وہ کمتر عدد ہے' یعنی مذکورہ

صورت میں تنین رکعت مان کر ایک رکعت اور پڑھے' پھر سجدہ سہو کرکے سلام پھیرے' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

''جب تم میں ہے کسی کو نماز میں شک ہو جائے اور یاد نہ رہے کہ اس نے تین رکعت پڑھی ہے یا چار' تو وہ شک کو چھوڑ کریفین پر بنا کرے اور سلام پھیرنے ہے پہلے دو سجدہ سمو کرے' اگر اس نے پانچ پڑھ لی ہیں تو یہ دو سجدے مل کرچھ رکعتیں ہو جائیں گی' اور اگر چار ہی پڑھی ہیں تو یہ دونوں سجدے شیطان کی رسوائی کاسب ہول گے'' (صحیح مسلم بروایت ابو سعید خدری پڑھیں) لیکن اگر اسے نہ کورہ دونوں پہلوؤں میں ہے کسی ایک پہلو کا غالب گمان ہے تو وہ ایٹ گمان غالب براعتماد کرے اور سلام پھیرنے کے بعد دو سجدہ سمو کرے' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشادے:

"جب تم میں سے کسی کو نماز میں شک ہو جائے تو وہ صحیح پہلو کی جتجو کرکے اپنی نماز پوری کرلے " اپنی نماز پوری کرلے " کیرلے" (صحیح بخاری بروایت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عند)

# سوال ۵۹:

بعض ائمہ سلام پھیرنے کے بعد سجدہ سہو کرتے ہیں' اور بعض سلام پھیرنے سے بہلے کرتے ہیں اور بھی سلام کے پھیرنے سے بہلے کرتے ہیں اور بھی سلام کے بعد-سوال میہ ہے کہ سجدہ سہو کب سلام سے پہلے مشروع ہے اور کب سلام کے بعد ؟ نیز سلام سے پہلے یا سلام کے بعد سجدہ سہوکی مشروعیت بطور وجوب ہے یا بطور استخباب؟

#### جواب :

مسئلہ میں گنجائش ہے 'سلام سے پہلے کی اور سلام کے بعد کی دونوں صورتیں صحیح ہیں 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے دونوں طرح کی حدیثیں وارد ہیں 'لیکن دو صورتوں کو چھوڑ کر باقی تمام صورتوں میں سلام سے پہلے سجدہ سو کرناافضل ہے 'اور وہ دونوں صورتیں درج ذمل ہیں :

ا - جب نمازی ایک یا ایک سے زیادہ رکعتیں بھول کر سلام بھیردے 'تو ایسی صورت میں اسے نبی صلی اللہ علیہ و سلم کی اقتدا کرتے ہوئے نماز کی کمی پوری کرکے سلام پھیرنے کے بعد سجدہ سہو کرنا افضل ہے 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ و سلم نے ابو ہریہ رضی اللہ عنہ کی حدیث کے مطابق دو رکعتیں بھول کر 'اور عمران بن حصین کی حدیث کے مطابق ایک رکعت بھول کر جب سلام پھیردیا تو نماز کی کمی پوری کرکے سلام پھیرنے کے بعد سحدہ سمو کیا تھا۔

۲ جب نمازی کو شک ہو جائے اور یہ یاد نہ رہے کہ اس نے تین رکعت پڑھی ہیں یا چار'اگر نماز چار رکعت والی ہے'یا دو پڑھی ہیں یا تین اگر نماز مغرب کی ہے'یا ایک پڑھی ہے یا دو اگر نماز فجر کی ہے'لیکن اسے نہ کورہ دونوں پہلوؤں میں سے کسی ایک پہلو کا غالب گمان ہے' تو ایسی صورت میں وہ اپنے گمان غالب پر اعتماد کرکے سلام پھیرنے کے بعد سجدہ سمو کرے' جیسا کہ عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی حدیث پھیرنے کے بعد سجدہ سمو کرے' جیسا کہ عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی حدیث سے ثابت ہو تا ہے جو جو اب نمبر ۵۸کے تحت گذر چکی ہے۔

سلام سے پہلے یا سلام کے بعد سجدہ سہو کی میہ مشروعیت واجب نہیں' بلکہ فضیلت واستحباب کے طور پر ہے۔

# سوال ۲۰ :

مسبوق ہے اگر نماز میں بھول چوک ہو جائے توکیاوہ تجدہ سہوکرے 'اور کب کرے؟ نیزمقندی ہے اگر بھول چوک ہوجائے توکیااسے سجدہ سہوکرناہے؟

جواب :

مقتدی ہے اگر نماز میں کوئی بھول چوک ہو جائے اور شروع ہی ہے وہ امام کے ساتھ جماعت میں شامل ہے تو اسے سجدہ سہو نہیں کرنا ہے' بلکہ اس کے اوپر امام کی اقتدا واجب ہے' لیکن جو مسبوق بعد میں جماعت میں شامل ہوا ہو وہ اپنی نماز کا فوت شدہ حصہ پورا کرنے کے بعد سجدہ سہو کرے' جیسا کہ سوال نمبر ۵۸ اور ۵۹ کے جواب میں گذر چکا ہے' خواہ اس کی ہے بھول چوک امام کے ساتھ ہوئی ہو' یا بعد میں فوت شدہ نماز کی قضاکرنے کی حالت میں' واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۲۱:

اگر کسی نے چار رکعت والی نماز کی آخری دو رکعتوں میں سورہ فاتحہ کے ساتھ کوئی سورت پڑھ دی 'یا سجدہ میں قرآت کر دی 'یا دونوں سجدوں کے درمیان ''سبحان ربی العظیم'' پڑھ دیا 'یا سری نماز میں بلند آواز یا جمری نماز میں آہستہ قرآت کر دی 'تو کیا ان حالات میں اس کے لئے سجدہ سہو کرنا مشروع ہے؟

### جواب:

اگر کسی نے چار رکعت والی نماز کی آخری دونوں رکعتوں میں یا ایک ہی رکعت

میں بھول کرایک یا چند آیتیں یا کوئی سورت پڑھ دی تواس کے لئے سجدہ سو مشروع نہیں 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ ظہر کی تیسری اور چوتھی رکعت میں بہااو قات سورہ فاتحہ کے ساتھ کوئی سورت بھی پڑھ لیا کرتے تھے' نیز آپ نے اس امیر کی تعریف فرمائی جو اپنی نماز کی تمام رکعتوں میں سورہ فاتحہ کے بعد "قل ھو اللہ احد" پڑھا کرتے تھے' لیکن معمول کے مطابق آپ تیسری اور چوتھی رکعت میں صرف سورہ فاتحہ ہی پڑھتے تھے' جیسا کہ صحیحین میں ابو قمادہ رضی اللہ عنہ کی حدیث سے ثابت ہے۔

اور ابوبکر صدیق رضی اللہ عنہ سے ثابت ہے کہ انہوں نے ایک بار مغرب کی تیسری رکعت میں سورہ فاتحہ کے بعد اس آیت کی قرأت کی :

﴿ رَبَّنَا لَا تُزِعْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَابُ﴾ (سورة آل عمران: ٨)

ان ساری دلیلول ہے بیہ ثا**بت** ہوا کہ مسکلہ میں گنجائش ہے۔

اگر کسی نے رکوع یا ہجود میں بھول کر قرآن کی قرأت کر دی تواسے سجدہُ سہو کرنا ہے کیونکہ رکوع اور ہجود میں عمدا قرآن کی قرأت جائز نہیں' نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے منع فرمایا ہے۔ لہذا اگر بھول ہے کسی نے ایسا کر دیا تواس پر سجدہُ سہو واجب ہے۔

اسی طرح اگر رکوع میں ''سبحان ربی العظیم'' کے بجائے ''سبحان ربی الاعالی'' یا سجدہ میں ''سبحان ربی الاعالیٰ'' کے بجائے ''سبحان ربی العظیم'' کہد دی تب بھی سجدہ سہو واجب ہے' کیونکہ یہ سبیحات واجب ہیں' اور واجب کے چھوٹ پر سجدہ سہو ضروری ہوتا ہے۔ لیکن اگر کسی نے رکوع اور بچود میں "سبحان ربی العظیم" اور "جود میں "سبحان ربی الاعلیٰ" دونوں کمہ دیا تو سجدہ سہو ضروری نہیں' اگر کر لیا تو کوئی حرج بھی نہیں' کیونکہ اس سلسلہ میں وارد دلائل عام ہیں' یہ حکم امام' منفرد اور مسبوق کا ہے' نہیں جو مقتدی شروع ہی سے امام کے ساتھ جماعت میں شامل ہواسے ان حالات میں سجدہ سہو نہیں کرنا ہے' بلکہ اس کے اوپر امام کی اقتدا واجب ہے۔

اسی طرح اگر کسی نے سری نماز میں بلند آواز سے یا جری نماز میں آہستہ سے قرآت کر دی تب بھی سجدہ سہو ضروری نہیں'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم بھی بھی سری نمازوں میں جمر فرمانے تھے' یمال تک کہ لوگوں کو بعض آیتیں سائی دیتی تھیں' واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۲۲:

بعض لوگ جمع اور قصر کولازم و ملزدم سمجھتے ہیں ' یعنی سے کہ بغیر قصر کے جمع نہیں اور بغیر جمع کے قصر نہیں ' اس سلسلہ میں آپ کی کیا رائے ہے؟ اور کیا مسافر کے لئے صرف قصر کرناافضل ہے یا جمع اور قصر دونوں؟

#### جواب :

اللہ نے قصر صرف مسافر کے لئے مشروع کیا ہے 'اور اس کے لئے جمع کرنا بھی جائز ہے ، مگر دونوں میں کوئی تلازم نہیں 'وہ بغیر جمع کے بھی قصر کر سکتا ہے ' بلکہ اگر وہ کسی جگہ ٹھرا ہوا ہے تو الی حالت میں جمع نہ کرنا ہی افضل ہے ' جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے جمۃ الوداع کے موقع پر منیٰ میں بغیر جمع کے قصر کیا' اور غزوہ تبوک کے وسلم نے جمۃ الوداع کے موقع پر منیٰ میں بغیر جمع کے قصر کیا' اور غزوہ تبوک کے

موقعہ پر قصرو جمع دونوں کیا' پس معلوم ہوا کہ مسئلہ میں وسعت ہے' نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم جب سفرمیں کہیں قیام پذیر نہیں ہوتے بلکہ چل رہے ہوتے تو جمع اور قصر دونوں کرتے تھے۔

رہا دو نمازوں کے مابین جمع کرنا' تو اس میں قصر کے بہ نسبت زیادہ گنجائش ہے' میہ جس طرح مسافر کے لئے جائز ہے ای طرح مریض کے لئے' نیز بارش کے موقع پر مغرب و عشاء کے درمیان اور ظهرو عصر کے درمیان مسجدوں میں عام مسلمانوں کے لئے بھی جائز ہے'گر قصر صرف مسافر کے لئے خاص ہے' واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۲۴۳:

ایک شخص ابھی شرہی میں ہے کہ نماز کا وقت ہوگیا' پھروہ نماز ادا کئے بغیر سفر کے لئے نکل پڑا' تو کیا اس کے لئے قصراور جمع کرنا درست ہے یا نہیں؟ ایسے ہی ایک شخص نے ظہرو عصر کی نمازیں سفر میں قصراور جمع کے ساتھ پڑھ لیس پھروہ عصر کے وقت ہی میں شہر پہنچ گیا' تو کیا اس کا بیہ فعل درست ہے' جبکہ قصراور جمع کرتے وقت اسے بیہ معلوم تھا کہ وہ دو سری نماز کے وقت میں شہر پہنچ جائے گا؟

#### جواب :

اگر کوئی شخص ابھی شہر ہی میں ہے کہ نماز کا وقت ہو گیا اور نماز پڑھے بغیر کوچ کر دیا تو علماء کے صبیح ترین قول کے مطابق شہر کی آبادی سے الگ ہونے کے بعد اس کے لئے قصر کرنا مشروع ہے 'اوریمی جمہور کا قول ہے۔

ای طرح جس نے سفر میں وہ نمازیں قصراور جمع کے ساتھ پڑھ لیں 'پھروہ دو سری

نماز کاوفت ہونے سے پہلے کیا اس کے وقت ہی میں شہر پہنچ گیا تواب اسے دوبارہ نماز پڑھنا ضروری نہیں کیونکہ وہ شرعی طریقہ پر نماز ادا کر چکا ہے 'اور اگر لوگوں کے ساتھ دوبارہ نماز پڑھ لی توبیہ اس کے لئے نفل ہو جائے گی 'واللہ ولی التوفیق۔ سوال ۱۹۲۰:

جس سفر میں قصر کرنا جائز ہے اس کے بارے میں آپ کی کیارائے ہے؟ کیا اس کی مسافت کی کوئی مقدار متعین ہے؟ اور اگر کوئی شخص اپنے سفر میں چار ون سے زیادہ قیام کا ارادہ رکھتا ہو تو کیا وہ قصر کی رخصت سے فائدہ اٹھا سکتا ہے؟

# جواب :

جس سفر میں قصر کرنا جائز ہے اس کی مقدار جمہور اہل علم کے نزدیک اونٹ اور پیدل کی رفتار سے ایک دن اور ایک رات ہے 'جو تقریباً اس کلومیٹر ہو تا ہے 'کیونکہ عرف عام میں کم از کم اتنی ہی مسافت پر سفر کااطلاق ہو تاہے۔

جہوراہل علم کے نزدیک اگر کوئی شخص سفر میں چار دن سے زیادہ قیام کا ارادہ رکھتا ہو تو اس پر پوری نماز پڑھنا' اور اگر رمضان کا مہینہ ہے تو روزہ رکھنا واجب ہے' اس کے بڑے برعکس اگر قیام کی مدت اس سے کم ہے تو قصر' جمع اور افطار سب اس کے لئے جائز ہیں' کیونکہ مقیم کے حق میں اصل اتمام (پوری نماز پڑھنا) ہی ہے' قصر تو در حقیقت اس کے لئے اس وقت کے لئے مشروع ہے جب وہ سفر شروع کر دے' نیز نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے جمۃ الوداع کے موقع پر مکہ میں چار دن قیام کیا اور اس دوران قصر کے ساتھ نماز پڑھتے رہے' پھر منی اور عرفات کی طرف

روانہ ہوئے' آپ کا یہ فعل واضح دلیل ہے کہ جس شخص کا ارادہ چار دن یا اس سے کم قیام کاہواس کے لئے قصر کرنا جائز ہے۔

رہافتح مکہ کے سال آپ کا نیس دن' اور غزوہ تبوک کے موقع پر ہیں دن کا قیام اور اس دوران نماز قصر کرنا'ق جمہور اہل علم کے نزدیک دین کے لئے احتیاط اور اصل حکم (یعنی مقیم کے لئے ظہر' عصر اور عشاء کی چار چار رکعت کی فرضیت) پر عمل کے پیش نظر اسے اس بات پر محمول کیا جائے گا کہ آپ کا ارادہ پہلے سے اتن مدت کے لئے قیام کا نہیں تھا' بلکہ ایک ایسے سبب کی بنا پر آپ نے قیام کیا جس کی مدت نا معلوم تھی۔

لیکن اگر کسی کا قیام کا ارادہ نہیں ہے اور اسے یہ بھی معلوم نہیں کہ وہ وہاں سے کب کوچ کرے گا' تو جب تک وہ اپنے وطن واپس نہ آ جائے اس کے لئے قصر' جمع اور افطار سب جائز ہے' بھلے ہی اس کے قیام کی مدت چار دن سے زیادہ ہو جائے' واللہ ولی التوفیق۔

### سوال ۲۵:

آج کل شہوں میں بارش کے موقع پر مغرب و عشاء کے درمیان جمع کرنے کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے' جب کہ سڑکیں اور راستے روشن اور ہموار ہیں' اور مسجد جانے میں نہ تو کوئی دشواری ہے نہ کیچڑ؟

# جواب :

علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق بارش کے موقع پر مغرب و عشاء کے درمیان ' اور ظهرو عصر کے درمیان جمع کرنے میں کوئی حرج نہیں' بشرطیکہ بارش ایسی ہو جس میں معجد جانے میں دشواری ہو' اس طرح اس وقت بھی جمع کرنا جائز ہے جب راستے میں معجد جانے میں دشواری ہو' اس طرح اس وقت بھی جمع کرنا جائز ہے جب راستے میں کیچڑ اور سیلاب ہو' کیونکہ سے مشقت کا سبب ہیں' اور اس کی دلیل صحیحین کی وہ حدیث ہے جو ابن عباس رضی الله عنها سے مروی ہے کہ نبی صلی الله علیہ وسلم نے ایک بار مدینہ میں ظہرو عصر کے درمیان اور مغرب و عشاء کے درمیان جمع کیا' اور صحیح مسلم کی روایت میں اتنا اضافہ ہے : "بغیر کی خوف' یا بارش' یا سفر کے"

یہ حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ صحابہ رضی اللہ عنم کے نزدیک ہے بات معروف تھی کہ بارش اور خوف بھی سفر کی طرح دو نمازوں کے درمیان جمع کرنے کے کئے عذر ہیں' البتہ حالت قیام میں صرف جمع کرنا جائز ہے قصر نہیں' کیونکہ قصر مسافر کے لئے خاص ہے' واللہ ولی التوفیق۔

#### سوال ۲۲:

کیا دو نمازوں کے درمیان جمع کرنے کے لئے نیت شرط ہے؟ کیونک بہت سے لوگ جمع کی نیت کے بین مشورہ سے لوگ جمع کی نیت کے بغیر مغرب کی نماز ادا کر لیتے ہیں ' پھر باہم مشورہ کرکے بطور جمع عشاء کی نماز بڑھتے ہیں؟

### جواب :

اس سلسلہ میں علماء کا اختلاف ہے' لیکن رائج یہ ہے کہ پہلی نماز شروع کرتے وقت نیت شرط نہیں ہے' للذا پہلی نماز سے فارغ ہونے کے بعد جمع کرنا جائز ہے بشرطیکہ خوف' بیاری' یا بارش میں سے کوئی سبب موجود ہو' واللہ ولی التوفیق۔

### سوال ۲۲:

کیا دو نمازوں کے درمیان جمع کرتے وقت نشکسل ضروری ہے؟ کیونکہ

بعض لوگ نمازوں کے درمیان جمع کرنے کے لئے تھوڑا ساانتظار کرتے ہیں پھر جمع کرتے ہیں'اس کاکیا حکم ہے؟

جواب :

جمع تقدیم کی صورت میں دونوں نمازوں کے درمیان تسلسل ضروری ہے' اگر تھوڑا سافاصلہ بھی ہوجائے توکوئی حرج نہیں' کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ چیز ثابت ہے' اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

"تم اس طرح نماز پڑھوجس طرح مجھے پڑھتے ہوئے دیکھاہے"

اور صحیح بات یہ ہے کہ جمع کے لئے نیت شرط نہیں۔ جیسا کہ جواب نمبر ۲۹ میں اس کابیان گذر چکا ہے۔

رہا جمع تاخیر' تو اس میں گنجائش ہے کیونکہ اس صورت میں دو سری نماز اپنے وفتت پر پڑھی جاتی ہے' لیکن نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی اقتدا میں تسلسل سے پڑھنا افضل ہے' واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۲۸:

اگر ہم سفر میں ہوں اور ظہر کے وقت ہمارا گذر کسی مسجد سے ہو' تو کیا ہم ظہر کی نماز الگ قصر کے نماز الگ قصر کے ساتھ پڑھیں اور پھر عصر کی نماز الگ قصر کے ساتھ پڑھیں' ہمارے لئے مستحب کیا ہے؟ اور اگر ہم نے ظہر کی نماز جماعت کے ساتھ پڑھ کی تو کیا تسلسل قائم رکھنے کے لئے سلام پھیرنے کے بعد فوراً عصر کی نماز کے لئے کھڑے ہوں رکھنے کے لئے سلام پھیرنے کے بعد فوراً عصر کی نماز کے لئے کھڑے ہوں

# گ' یا ذکر اور تشبیح و تهلیل سے فارغ ہونے کے بعد پڑھیں گ؟ جواب :

افضل میہ ہے کہ آپ لوگ اپنی نمازیں الگ قصر کے ساتھ پڑھیں 'کیونکہ مسافر کے لئے چار رکعت والی نماز میں قصر کرنا ہی سنت ہے 'اور اگر آپ مقیم لوگوں کی جماعت کے ساتھ نماز پڑھ رہے ہوں تو پوری نماز پڑھنا ضروری ہے 'جیسا کہ صحح حدیثوں سے ثابت ہے 'اور اگر آپ کا ارادہ جمع کرنے کا ہے تو سنت پر عمل کرتے ہوئے تین بار ''استغفر اللہ'' اور ''الھم انت السلام ومنک السلام 'تبارکت یا ذاالجلال و اللکرام '' پڑھنے کے بعد فور آ اس کے لئے کھڑا ہو جانا مشروع ہے 'جیسا کہ جواب نمبر کا بیان گذر چکا ہے۔

لیکن اگر کوئی شخص سفر میں اکیلا ہو تو اس پر واجب ہے کہ وہ لوگوں کی جماعت کے ساتھ نماز ادا کرنا واجب ہے اور نماز کا کے ساتھ نماز ادا کرنا واجب ہے اور نماز کا قصر مستحب ہے اور واجب کو مستحب پر مقدم کرنا ضروری ہے 'وباللہ التوفیق۔ سوال ۲۹ :

مسافر کے بیچھے مقیم کی نماز اور مقیم کے بیچھے مسافر کی نماز کا کیا حکم ہے؟ اور کیا مسافر کے لئے ایس حالت میں قصر کرنا درست ہے خواہ وہ امام ہو یا مقتدی؟

جواب :

مقیم کے پیچھپے مسافر کی نماز ہو' یا مسافر کے پیچھپے مقیم کی نماز' دونوں صور توں میں کوئی حرج نہیں' لیکن اگر مسافر مقتدی' اور مقیم امام ہو تو مسافر کو امام کی اقتدا بیں پوری نماز پڑھنا ضروری ہے' جیسا کہ سند امام احمد اور صحیح مسلم میں عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنماے مروی ہے کہ ان سے مقیم کے پیچیے مسافر کی چار رکعت نماز کے بارے میں یوچھا گیا تو انہوں نے جواب دیا کہ یمی سنت ہے۔

اگر مقیم مقتدی' اور مسافرامام ہو تو ایسی صورت میں مسافر چار رکعت والی نمازیں قصر کرے گااور مقیم سلام پھیرنے کے بعد اپنی باقی نماز پوری کرے گا-

# سوال ۲۰:

بعض او قات الیاہو تاہے کہ بارش کے موقع پر مغرب و عشاء کے درمیان جمع کرتے وفت بعض لوگ کچھ دریہ اس وقت آتے ہیں جب امام عشاء کی نماز میں ہو تاہے' پھر مغرب کی نماز سمجھ کروہ جماعت میں شامل ہو جاتے ہیں' اب انہیں کیا کرنا چاہیۓ؟

#### جواب :

انہیں چاہیۓ کہ تیسری رکعت کے بعد بیٹھ جائیں' اور تشد اور دوسری دعائیں پڑھیں' اور جب امام سلام پھیرے تو اس کے ساتھ سلام پھیریں' پھراس کے بعد عشاء کی نماز پڑھیں' ٹاکہ نمازوں کی ترتیب جو واجب ہے باقی رہے اور جماعت کی فضیات حاصل ہو جائے۔

اور اگر ان کی ایک رکعت چھوٹ گئی ہو تووہ امام کے ساتھ باقی نماز مغرب کی نیت سے پڑھ لیں' بھی ان کے لئے مغرب کے قائم مقام ہو جائے گی' اگر ایک سے زیادہ رکعتیں چھوٹی ہوئی ہیں تو امام کے ساتھ جتنی ملے وہ پڑھ لیس اور جو چھوٹ گئی ہیں ان کی قضا کرلیں۔ اسی طرح اگر انہیں یہ معلوم بھی ہو کہ امام عشاء کی نماز میں ہے تب بھی وہ علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق امام کے ساتھ مغرب کی نیت سے شامل ہو جائیں اور بعد میں عشاء کی نماز پڑھ لیں۔

# سوال اك:

سفر میں قصر کرتے وقت سنن موکدہ پڑھی جائیں یا نہ پڑھی جائیں' اس سلسلہ میں لوگوں کی رائیں مختلف ہیں' بعض کا کہنا ہے کہ ان کا پڑھنامستحب ہے' جب کہ بعض کی رائے ہے کہ جب فرض نماز کم کردی گئی تو اب انہیں پڑھنے کی کوئی ضرورت نہیں' اس سلسلہ میں اور اسی طرح مطلق نفل نماز جیسے نماز تجد کے سلسلہ میں آپ کی کیارائے ہے؟

# جواب :

مسافر کے لئے سنت ہیہ ہے کہ وہ ظہر 'مغرب اور عشاء کی سنتیں چھوڑ دے 'کیکن نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی اقترامیں فجر کی سنت پڑھے۔

ای طرح سفر میں تنجد اور ونز بھی اس کے لئے مشروع ہے 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم اللہ علیہ وسلم اللہ علیہ وسلم اللہ علیہ وسلم الیا کرتے تھے۔ اور بھی تھم تمام مطلق اور سبب والی نفل نمازوں کا بھی ہے ' جیسے چاشت کی نماز' تحیۃ الوضو' اور نماز کسوف وغیرہ۔ اسی طرح سجدہ تلاوت اور جب مسجد میں نمازیا کسی اور غرض سے داخل ہو تو تحیۃ المسجد بھی مشروع ہیں۔

# سوال ۲۲ :

كيا سجدة تلاوت كے لئے طمارت شرط ہے؟ اور نماز كى حالت ميں ہويا نماز

سے باہر کیا سجدہ میں جاتے وقت 'اور اٹھتے وقت اللہ اکبر کمنا مشروع ہے؟ اور اس سجدہ میں کیا پڑھاجائے گا؟ نیز وہ دعا جو اس سلسلہ میں وارد ہے کیا صحیح ہے؟ اور اگر یہ سجدہ نماز سے باہر ہو تو کیا سجدہ سے اٹھنے کے بعد سلام پھیرنا مشروع ہے؟

#### جواب :

علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق سجدہ تلاوت کے لئے طہارت شرط نہیں 'اور نہ اس میں سلام پھیرنا ہے اور نہ ہی سجدہ سے اٹھتے وقت سیمیر کہنا ہے 'البتہ سجدہ جاتے وقت سیمیر کہنا مشروع ہے 'جیسا کہ عبداللہ بن عمررضی اللہ عنما کی حدیث سے ثابت ہے۔

لیکن اگر سجدہ تلاوت نماز میں ہو تو سجدہ جاتے وقت اور سجدہ سے اٹھتے وقت اللہ اکبر کہتے اگر سجدہ ہے 'نبی صلی اللہ علیہ وسلم نماز میں جب جھکتے اور اٹھتے تواللہ اکبر کہتے ہے' اور آپ کاارشاد ہے :

''تم نماز اسی طرح پڑھو جس طرح مجھے پڑھتے ہوئے دیکھا ہے'' (صیحے بخاری) سجد ہ تلاوت میں وہی دعائیں پڑھی جائیں گی جو نماز کے سجدوں کے لئے مشروع میں'کیونکہ اس سلسلہ میں وارد حدیثیں عام ہیں'اننی دعاؤں میں سے ایک دعا یہ بھی

"اللَّهُمَّ لَكَ سَجَدُتُ وَبِكَ آمَنُتُ وَلَكَ اَسُلَمُتُ سَجَدَ وَجُهِيَ اللَّهُمَّ لَكَ سَجَدَ وَجُهِيَ لِللَّهِ لِللَّهِ وَقُوَّتِهِ فَتَبَارَكَ اللَّهُ اللَّهُ الْحَلَقِهُ وَ صَوَرَهُ وَ شَوَّتِهِ مَعْمَهُ وَبَصَرَهُ بِحَوْلِهِ وَ قُوَّتِهِ فَتَبَارَكَ اللَّهُ اللَّهُ الْحَلَقِينَ اللَّهُ الْحَلَقِينَ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُولَى الْمُعَلِمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الْمُولِمُ الْمُولَا الللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللْمُولَا اللَّهُ

"اللی تیرے ہی لئے میں نے سجدہ کیا ' بھی پر ایمان لایا اور تیری ہی میں نے ابعداری کی ' میرے چرے نے اس بستی کو سجدہ کیا جس نے اسے پیدا کیا ' اسے اچھی صورت عطاکی ' اور اپنی طاقت و قدرت سے اس میں کان اور آئکھیں بنا نیں ' اللہ کی ذات بابرکت ہے جو بھترین تخلیق کرنے والا ہے '' صحیح مسلم میں علی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم بید دعا نماز کے سجدہ میں پڑھتے تھے ' اور ابھی بیہ بات گذر چکی ہے کہ سجدہ تلاوت میں وہی دعا کیں مشروع ہیں جو کم سجدہ تلاوت میں وہی دعا کیں مشروع ہیں جو نماز کے سجدے میں مشروع ہیں۔

نیز نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ آپ سجدہ تلاوت میں سے دعا پڑھتے۔ تھے :

" اَللّٰهُمَّ اكْتُبُ لِي بها عِنْدَكَ اَجُرًا ' وَامُحُ عَنِّي بِهَا وِزُراً ' وَ اللّٰهُمَّ الْكَثُبُ لِي بها وِزُراً ' وَ الجُعَلُهَا مِنِّي كَمَا تَقَبَّلْتَهَا مِنُ عَبُدِكَ دَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلَامِ" دَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلَامِ"

"اللى تواس سجده كے بدلے ميرے نامه اعمال ميں نيكى لكھ دے ميرے گناه كو مناوے اسى مناوے اسے اسى مناوے اسے اسى مناوے اسے ميرے كئے اسى طرح قبول كر الله جس طرح تونے اسى بنده داؤد عليه السلام سے قبول كيا ہے"

سجدہ تلاوت میں نماز کے سجدول کی طرح "سجان ربی الاعلیٰ" کمناواجب ہے 'اور اس کے علاوہ دو سری دعاؤں کا پڑھنامستحب ہے۔ سجدہ تلاوت نماز میں ہو یا نماز سے باہر سنت ہے واجب نہیں 'جیسا کہ زید بن ثابت اور عمر بن خطاب رضی اللہ عنهم کی حدیثوں سے ثابت ہو تاہے 'واللہ ولی النوفیق۔

#### سوال ۲۲:

ب او قات نماز عصر کے بعد سورج میں گرہن لگ جاتا ہے' تو کیا ممنوع او قات میں نماز کسوف اور اسی طرح تحیۃ المسجد وغیرہ پڑھنادرست ہے؟

#### جواب :

فرکورہ دونوں مسکوں میں اہل علم کے درمیان اختلاف ہے گررائج اور درست قول سے ہے کہ پڑھنا جائز ہے کو تکہ نماز کسوف اور تحیۃ المسجد سبب والی نمازوں میں سے ہیں جو دیگر او قات کی طرح نماز عصر اور نماز فجرکے بعد ممنوع او قات میں بھی مشروع ہیں کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا قول عام ہے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشادے :

''بیٹنگ سورج اور چاند اللہ کی نشانیوں میں سے دو نشانیاں ہیں' کسی کے موت و حیات سے ان میں گر ہن نہیں لگتا ہے' تو جب ہتم ایسا دیکھو تو نماز پڑھو اور دعا کرو' یمال تک کہ تمہمارے اوپر سے میہ کیفیت دور ہو جائے'' (متفق علیہ) نب

اور فرمایا :

''جب تم میں سے کوئی شخص مسجد میں داخل ہو تو جب تک دو رکعت نماز نہ پڑھ لے نہ بیٹھے'' (متفق علیہ)

یمی حکم طواف کی دو رکعتوں کا بھی ہے جب کوئی شخص نماز فجراور نماز عصرکے بعد خانہ کعبہ کاطواف کرے' جیسا کہ آپ صلی اللہ علیہ دسلم کاارشاد ہے :

"اے عبد مناف کے بیٹو! رات ہویا دن جس وقت بھی کوئی شخص اس گھر کا طواف کرنا اور نماز ادا کرنا چاہے اسے مت روکو" (اس حدیث کو امام احمد اور اصحاب سنن اربعہ نے صحیح سند کے ساتھ جبیر بن مطعم رضی اللہ عنہ سے روایت کیاہے)

سوال ۴۲ :

جن احادیث میں نماز کے آخر میں ذکرو دعاکی ترغیب آئی ہے وہاں "دبر" کا لفظ استعال ہوا ہے 'سوال میہ ہے کہ "دبر" سے کیا مراد ہے 'کیا سلام پھیرنے سے پہلے نماز کا آخری حصہ یا سلام پھیرنے کے بعد ؟

جواب :

دہر کا اطلاق بھی سلام کے پہلے نماز کے آخری حصد پر 'اور بھی سلام پھیرنے کے فوراً بعد پر ہوتا ہے ' جیسا کہ صحیح حدیثوں میں وارد ہے ' مگراکٹر حدیثیں جو دعا کے تعلق سے وارد ہیں ان میں دہر سے مراد سلام کے پہلے نماز کا آخری حصہ ہے ' مثلاً عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی حدیث جس میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں دعائے تشہد سکھلاتے ہوئے فرمایا :

" پھروہ اپنی بیند کی کوئی دعااختیار کرے اور مائگے "

اور ایک حدیث میں یوں ہے:

'' پھروہ جو مانگنا جاہے مائگے'' (متفق علیہ)

اسی طرح معاذبن جبل رضی الله عنه کی حدیث بھی' جس میں نبی صلی الله علیه وسلم نے ان سے فرمایا :

"اے معاذ! تم ہرنماز کے آخر میں بید دعا پڑھنا نہ بھولو "اَللَّهُمَّ اَعِنِّي عَلٰی فِ كُوكَ وَ خُسُنِ عِبَادَتِكَ" اے اللہ! تواپنے ذکر 'شکر اور اپنی

ا چھی عبادت کی مجھے توفیق عطا فرہا" (ابوداؤر' ترمذی' نسائی بسند صیح) اسی طرح سعد بن ابی و قاص کی حدیث جس میں بیان کرتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم ہرنماز کے آخر میں بیہ دعار ہے تھے :

"اَللّٰهُمَّ اِنِّي اَعُوٰذُ بِكَ مِنَ الْبُحُلِ ۚ وَ اَعُوٰذُبِكَ مِنَ الجُبنِ ۚ وَاَعُوذُبِكَ مِنُ اَنْ أَرَدَّ اِلٰي ارْزَلِ الْعُمْرِ ۚ وَاَعُو ذُبِكَ مِنْ فِتَنَةِ الدُّنْيَا وَمِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ"

"اللی میں کبل ہے ' بردلی ہے ' گھٹیا عمرے ' دنیا کی آزمائش ہے ' اور قبر کے عذاب سے تیری پناہ چاہتا ہول" (صبح بخاری)

رہے اس موقع پر وارد اذکار' توضیح حدیثوں سے ثابت ہے کہ یہ سلام پھیرنے کے بعد پڑھے جائیں گے' اور یہ اذکار درج ذیل ہیں :

"آسَتَغَفِرُ اللَّهُ آسَتَغُفِرُ اللَّهُ آسَتَغُفِرُ اللَّهُ ٱللَّهُ ٱللَّهُمَّ آنَتَ السَّلامُ وَمِنكَ السَّلامُ تَبَارَكُتَ يَا ذَا لُجَلال و الإكْرَامِ"

"میں اللہ سے بخشش چاہتا ہوں' میں اللہ ہے' تو بخشش چاہتا ہوں' اے اللہ ! برکت والا ہے اے عظمت و جلال والے!

یہ ذکرامام' مقتری اور منفرد سب پڑھیں گے' نگرامام ہیہ دعا پڑھنے کے بعد اپنا چمرہ مقتر بوں کی طرف کر لے گا' اور اس کے بعد درج ذمل اذکار پڑھے جائیں :

"لا إِلَهُ إِلاَّ اللهُ وَحُدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ لَهُ الملكُ وَلَهُ الحَمَدُ وَ هُو عَلَى كُلِّ شَيئٍ قَدِيْرٌ لا حَولَ وَلا قُوَّةَ إِلا بَاللهِ لاَ إِلٰهَ إِلا اللهُ وَلا نَعُبُدُ إِلا إِيَّاهُ لَهُ النَّعُمةُ وَ لَهُ الفَضلُ وَ لَهُ الثَّنَاءُ الْحَسَنُ لاَإِلٰهَ إِلا اللهُ مُحْلِصِينَ لَهُ النَّعُمةُ وَ لَهُ الثَّيْءَ الْحَسَنُ لاَإِلٰهَ إِلا اللهُ مُحْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلُو كُرةَ الْكَافِرُونَ اللَّهُمَ لا مَانِعَ لِمَا أَعُطَيتَ وَلا مُعُطِي لِمَا مَنْعُتَ وَلا مُعُطِي لِمَا مَنْعُتَ وَلا مُعَلِي لَمَا اللهَ وَلا مُعَلِي لَمَا اللهُ وَلا مُعَلِي لَمَا مَعْطَى لِمَا مَنْعُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلا اللهُ وَلا مُعَلِي لِمَا اللهُ وَلا اللهُ وَلا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلا اللهُ الله

"الله کے سواکوئی معبود برحق نہیں 'وہ اکیلا ہے' اس کاکوئی شریک نہیں' اسی کی بادشاہت ہے اور اسی کی تعریف' اور وہ ہر چیز پر قدرت رکھنے والا ہے' الله کی توفیق کے بغیر کوئی طاقت اور قوت کارگر نہیں' الله کے سواکوئی معبود برحق نہیں' ہم اسی کی عبادت کرتے ہیں' نعمت و فضل اسی کا ہے' اور اسی کے لئے عدہ تعریف' الله کے سواکوئی معبود برحق نہیں' ہماری عبادت اسی کے لئے خالص ہے' اگرچہ کافروں کو ناگوار گئے' اللی ! جو تو دے اسے کوئی روکنے والا نہیں' اور جو تو روک لے اسے کوئی دینے والا نہیں' اور جو تو روک لے اسے کوئی دینے والا نہیں' اور جو تو روک کے اسے کوئی دینے والا نہیں' اور جو تو ہوں مکا'

اس کے بعد ہر فرض نماز کے بعد ایک ایک بار آیت الکری ''قل هواللہ احد '' "قل اعوذ برب الفلق ''' "قل اعوذ برب الناس '' آہستہ آواز سے پڑھنامستحب ہے 'گر فجراور مغرب کی نمازوں میں مذکورہ بالا تنیوں سورتوں کا تین تین بار پڑھنامستحب ہے ' اسی طرح مغرب اور فجر کی نمازوں کے بعد ''لا اللہ الا اللہ وحدہ لا شریک لہ 'لہ الملک ولہ الحمد' یحی و عمیت و هو علی کل شئی قدری '' کا آیت الکری اور تنیوں سورتوں کے پہلے دس دس بار پڑھنا مستحب ہے 'جیسا کہ صبح حدیثوں سے ثابت ہے 'واللہ ولی التوفیق۔

سوال ۵۷:

فرض نمازوں کے بعد ایک مخصوص طریقہ پر اجماعی ذکر کاکیا حکم ہے ، جیسا

کہ بعض لوگ کرتے ہیں؟ اور کیا بلند آواز سے ذکر کرنا مسنون ہے یا آہستہ ہے؟

#### جواب :

پنجوقة نمازوں اور نماز جمعہ سے سلام پھیرنے کے بعد بلند آواز سے ذکر کرنامسنون ہے 'جیساکہ صحیحین میں عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنما سے مروی ہے کہ عمد نبوی میں لوگ فرض نماز سے سلام پھیرنے کے بعد بلند آواز سے ذکر کرتے تھے' ابن عباس رضی اللہ عنما کہتے ہیں کہ میں لوگوں کے ذکر کی آواز سن کریہ جان لیتا تھا کہ نماز ختم ہو چکی ہے۔

رہا اجھاعی طور پر اس طریقہ سے ذکر کرنا کہ شروع سے آخر تک ہر شخص اپنی آواز دو سرے کی آواز سے ملا کر رٹ لگائے تو اس کی کوئی اصل نسیں 'بلکہ یہ کام بدعت ہے' مشروع یہ ہے کہ سب لوگ اللہ کا ذکر کریں مگر شروع میں یا آخر میں آواز کو ملانے کا قصد نہ ہو' واللہ ولی التوفیق۔

#### سوال ۲۷:

کوئی شخص بھول کر نماز میں بات کرلے تو کیااس کی نماز باطل ہو جائے گی؟ جواب :

اگر کوئی شخص بھول کریا جہالت واٹالمی کی بنا پر نماز میں بات کرلے تواس سے اس کی نماز باطل نہیں ہوگی' خواہ فرض نماز ہویا نفل' اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے :

﴿ رَبِّنَا لَا تُؤَاخِذُنَاۤ إِن نَسِينَاۤ أَوُ أَخْطَأُناً ﴾

(سورة البقره: ٢٨٦)

اے ہمارے رب! ہم اگر بھول گئے 'یا غلط کر بیٹھے تو اس پر ہماری گرفت نہ فرما۔

اور صحیح حدیث میں نبی صلی الله علیه وسلم سے ثابت ہے کہ الله تعالی نے اس کے جواب میں فرمایا:

"میں نے تمہاری بات قبول کرلی"

نیز صحیح مسلم میں معاویہ بن عکم سلمی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک بار انہوں نے لا علمی کی بنا پر نماز کی حالت میں کسی چھینکنے والے کے جواب میں "ریے تمک اللہ" کہہ دیا تو ان کے آس پاس کے لوگوں نے اشاروں سے ان کے اس فعل کی تردید کی 'جب انہوں نے اس سلسلہ میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا تو آپ نے انہیں نماز دہرانے کا حکم نہیں دیا 'اور بھولنے والا نہ جانے والے ہی کی طرح بلکہ اس سے بھی بڑھ کرہے 'اور اس لئے بھی کہ خود نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے محول کر نماز میں بات کی اور نماز کو نہیں دہرایا 'بلکہ اسی نماز کو مکمل فرمالیا جیسا کہ صحیحین میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے ذوالیدین صحابی کے واقعہ میں موجود ہے 'نیز صحیح مسلم میں عمران بن حصین اور ابن مسعود رضی اللہ عنہ کی حدیثوں سے ثابت

رہا نماز کے دوران اشارہ کرنا' تو اگر ضرورت پر الیبا کر لیے تو کوئی حرج نہیں' واللہ ولی التوفیق۔

# زكوة

سوال ۱:

تارک زکاۃ کاکیا حکم ہے؟ اور کیا زکاۃ کامٹکر ہوکر زکاۃ نہ دینے' اور بخل و کنجوسی کی وجہ سے زکاۃ نہ دینے' اور غفلت و لاپرواہی کی وجہ سے زکاۃ نہ دینے کی صورتوں میں فرق ہے؟

*جواب* :

بِسُمِ اللَّهِ وَ الْحَمُدُ لِلَّهِ وَالصَّلاةُ وَالسَّلامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ وَعَلَى آلِهِ وَ أَصُحَابِهِ وَ بَعُدُ:

تارک زکاۃ کے حکم کے بارے میں قدرے تفصیل ہے جو بہ ہے :

تارک زکاۃ کے حکم کے بارے میں قدرے تفصیل ہے جو بہ ہونے کی شرطیں

پائی جارہی ہیں تو وہ متفقہ طور پر کافرہے 'اگر وہ زکاۃ کے وجوب کا انکار کرتے ہوئے زکاۃ

دیدے تو بھی اس کا یمی حکم ہے 'اور اگر کوئی شخص بخل و کنجوسی یا غفلت ولا پرواہی کی وجہ

دیدے تو بھی اس کا یمی حکم ہے 'اور اگر کوئی شخص بخل و کنجوسی یا غفلت ولا پرواہی کی وجہ

سے زکاۃ خمیں اداکر تاتو وہ فاسق اور ایک عظیم کمیرہ گناہ کامر تکب شار ہوگا'اور اسی حال میں

اگر اس کی موت آگئی تواللہ کی مشیت کے تحت ہوگا'کیو نکہ اللہ تعالیٰ کار شادہے :

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرِّكَ بِهِ عَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاَّهُ ﴾

(سورة النساء: ۴۸)

بیشک اللہ تعالی اپنے ساتھ شرک کئے جانے کو بھی معاف نہیں کرے گا' البتہ اس کے علاوہ گناہ جس کے لیے چاہے معاف کر سکتا ہے۔ قرآن کریم نیز سنت مطہرہ اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ قیامت کے دن تارک ز کا ق کو اسی مال کے ذریعیہ عذاب دیا جائے گا جس کی اس نے ز کا ق نہیں دی تھی' پھر اسے جنت یا جہنم کا راستہ و کھا دیا جائے گا۔

یہ وعیداس شخص کے لیے ہے جو زکاۃ کے وجوب کامنکرنہ ہو'اللہ سجانہ و تعالیٰ کاارشاد ہے :

﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِرُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَةَ وَلا يُنفِقُونَهَا فِي سَيِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرُهُم بِعَدَابٍ اللِّهِ فَبَشِّرُهُم بِعَدَابٍ اللِّهِ فَالْمُوكِ فَلَوْمُ اللَّهِ فَلَيْتُهَا فِي نَادِ جَهَنَّمَ فَتُكُوكِ فَلَوْمُولُمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهَا فِي نَادِ جَهَنَّمَ فَتُكُوكِ فَدُوقُوا مَا بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُونُهُم وَظُهُورُهُم اللهُ هَاذَا مَا حَنَزَتُم لِأَنفُيكُم وَظُهُورُهُم اللهُ هَا اللهُ الله

جو لوگ سونے اور چاندی جمع کرکے رکھتے ہیں اور اسے اللہ کی راہ میں خرچ خمیں کرتے ' انہیں دردناک عذاب کی بشارت دیدو' جس دن ان کا جمع کردہ مال جہنم کی آگ میں تبایا جائے گا' چراسی سے ان کی بیشانیوں' پہلوؤں اور پیٹھوں کو داغا جائے گا اور کما جائے گا کہ بیروہی مال ہے جمع تم اپنے لیے جمع کرتے تھے' تواین جمع کئے ہوئے کا مزہ چکھو۔

سونے اور چاندی کی زکاۃ نہ دینے والے کے حق میں قرآن کریم کاجو فیصلہ ہے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی صحیح احادیث بھی اسی بات پر دلالت کرتی ہیں' نیز اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ جس کے پاس چوپائے' اونٹ' گائے اور بکریاں ہوں اور وہ ان کی زکاۃ نہ دے تو اسے قیامت کے دن انہی چوپایوں کے ذریعہ عذاب دیا جائے گا۔

سامان تجارت اور کاغذی کرنسیوں کی زکاۃ نہ دینے والے کا حکم بھی وہی ہے جو سونے اور چاندی کے سونے اور چاندی کے قائم مقام ہیں۔

رہے وہ لوگ جو زکاۃ کے وجوب ہی کے منکر ہوں تو وہ کافروں کے تھم میں ہیں' قیامت کے دن کفار کے ساتھ ان کاحشر ہوگااور اننی کے ساتھ وہ جنم کی طرف ہائے جائیں گے'اور ان کاعذاب بھی دیگر کفار کی طرح دائمی اور ابدی ہوگا'کیونکہ ان کے اور اننی جیسے لوگوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ کاارشادہے :

﴿ كَذَلِكَ يُرِيهِمُ ٱللَّهُ أَعْمَلُهُمْ حَسَرَتِ عَلَيْهِمْ وَمَاهُم بِخَرْجِينَ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ (سورة البقرو: ١٦٧)

اس طرح الله تعالی ان کو ان کے اعمال دکھلائے گاجو ان کے لیے افسوس ہی افسوس ہوں گے اور انہیں جنم سے ٹکلنا نصیب نہ ہوگا۔

اور فرمایا :

﴿ يُويدُونَ أَن يَغُرُجُواْ مِنَ ٱلنَّارِ وَمَا هُم بِخَنرِجِينَ مِنْهَا ۖ وَلَهُمْ ءَ مُتَاهُم بِخَنرِجِينَ مِنْهَا ۖ وَلَهُمْ ءَ مُتَاهُمُ اللهِ عَنْهِمَ ﴾ (سورة المائده: ٣٥)

وہ چاہیں گے کہ جہنم کی آگ سے نکل جائیں' حالانکہ وہ اس میں سے نکلنے نہ پائیں گے' اور ان کے لیے ہیشگی کاعذاب ہے۔

سوال ۲:

ایک شخص کے پاس کئی قتم کے جانور ہیں 'لیکن کسی ایک قتم کے جانور تنما نصاب زکاۃ کو نہیں پہنچے 'کیا ایسی صورت میں ان جانوروں کی زکاۃ نکالی جائے گی؟اوراگر نکالی جائے تو اس کی کیا کیفیت ہوگی؟

جواب :

جانورول - اونث اور گائے اور بکری - کانصاب مقرر ہے ان جانورول میں زکاۃ

واجب ہونے کے لیے ان کا مقررہ نصاب تک پنچنا ضروری ہے 'ساتھ ہی دیگر شرطوں کا پایا جانا بھی ضروری ہے 'ان شرطوں میں سے ایک شرط یہ ہے کہ یہ جانور' اونٹ' گائے اور بکری سائمہ ہوں' یعنی پورے سال یا سال کے بیشتر حصہ باہر چر کر پیٹ بھرتے ہوں' اونٹ یا گائے یا بکری اگر مقدار نصاب کو نہ پہنچیں تو ان میں ذکاۃ واجب نہیں' اور نہ ہی ایک قتم کے جانور کو دو سرے قتم کے جانور کے ساتھ ملایا جائے گا۔ مثلاً کسی کے پاس تین پالتو اونٹ' بیس پالتو بکریاں اور بیس پالتو گائیں ہوں تو جانور کو دو سرے کے ساتھ نہیں ملائے گا'کیونکہ ان میں سے کوئی بھی میں فتم کے جانور کو دو سرے کے ساتھ نہیں ملائے گا'کیونکہ ان میں سے کوئی بھی قتم نصاب تک نہیں پہنچتی ہے۔

لیکن یی جانور اگر تجارت کی غرض سے رکھے گئے ہوں توسب کو ایک ساتھ ملاکر ان کی ذکاۃ سونے چاندی کے نصاب کے مطابق ادا کی جائے گی کیونکہ مذکورہ صورت میں وہ سامان تجارت شار ہوں گے 'جیسا کہ اہل علم نے صراحت کے ساتھ لکھا ہے' اور غور کرنے والے کے لیے اس باب میں دلاکل بھی واضح ہیں۔

#### سوال ۳:

کیا یہ جائز ہے کہ زکاۃ کی وجہ سے دویا تین آدمی اپنے اپنے مولیثی باہم ملا لیں؟

#### جواب :

ز کا ق سے بھاگنے کے لیے یا مقدار واجب سے کم دینے کے لیے زکا ق کے مال کو ایک ساتھ ملالینا یا الگ کر دینا جائز نہیں' صبح حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے :

"صدقہ کے ڈر سے الگ الگ مال کو اکٹھانہ کیا جائے اور یکجا مال کو الگ نہ کیا جائے" (صحیح بخاری)

لنذا کسی کے پاس اگر چالیس بحریاں ہوں اور زکاۃ سے چھٹکارا حاصل کرنے کے لیے وہ انہیں الگ اللہ کر دے تو زکاۃ اس سے ساقط نہیں ہوگی' بلکہ اللہ کے مقرر کردہ فریضہ کو ساقط کرنے کی حیلہ جوئی کرنے کی وجہ سے وہ گنگار بھی ہوگا۔

اسی طرح زکاۃ کے ڈرسے الگ الگ مال کو اکٹھا کرنا بھی جائز نہیں' مثلاً کسی کے باس بحریاں یا اونٹ یا گائیں ہول جو نصاب زکاۃ کو پہنچ گئی ہوں' اور وہ انہیں دو سرے کی بحریوں یا اونٹ یا گائیں ہول کے ساتھ ملا دے' ٹاکہ ان دونوں کو کم مقدار میں زکاۃ دینی پڑے' یعنی ان دونوں اشخاص کا اپنے اپنے مال کو باہم ملا لینا کسی معقول بنیاد پر نہیں بلکہ صرف اس وجہ ہے کہ زکاۃ کے محصل کے آنے کی صورت میں ان پر کم مقدار میں زکاۃ واجب ہو' تو الی صورت میں ان سے واجی زکاۃ ساقط نہیں ہوگ' بلکہ اس حیلہ کے سبب وہ دو کے دونوں گنگار ہوں گے اور انہیں بوری زکاۃ نکالنی ہوگ۔

مثلاً ایک شخص کے پاس چالیس بکریاں تھیں اور دوسرے کے پاس ساٹھ بکریاں ، محصل کے آنے پر دونوں نے اپنی اپنی بکریاں ملالیں ، ٹاکہ زکاۃ میں صرف ایک بکری واجب ہو ، تو ایسا کرنے سے انہیں کوئی فائدہ نہیں ہوگا ، اور نہ ہی ان سے باتی واجب ساقط ہوگا ، کیونکہ یہ حرام حیلہ ہے ، بلکہ انہیں زکاۃ میں ایک دوسری بکری نکال کر فقراء کو دینی ہوگی ، اور اس بکری کے پانچ حصول میں سے دو حصے (۲/۵) چالیس بکری والے کے ذمہ ہوں گے اور تین جصے (8/ ساس ساٹھ بکری والے کے ذمہ اس طرح جو بکری انہوں نے محصل کے حوالہ کی ہے وہ بھی اس حساب سے تقسیم ہوگی۔ ساتھ ہی

ان دونوں کو اللہ تعالیٰ کے حضور سمجی توبہ اور آئندہ اس طرح کے حیلے بہانے نہ کرنے کاعہد کرنا ہوگا۔

لیکن اگر دو شخص باہمی تعاون کے لیے اپنے اپنے مال ملا لیں 'کسی واجب کے ساقط کرنے یا مقدار واجب کو کم کرنے کا حیلہ بہانہ ان کے پیش نظرنہ ہو' تو ایسا کر لینے میں کوئی حرج نہیں 'بشرطیکہ شرکت کے جو شروط و ضوابط اہل علم کی کتابوں میں نہ کور بین وہ پورے ہو رہے ہوں 'کیونکہ فہ کورہ بالا صحیح حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے :

''جو مال دو شریکوں کے درمیان ہو تو وہ آپس میں برابر' برابر اپنے اپنے حصہ کے مطابق زکاۃ اوا کریں گے''

سوال سم:

ایک شخص کے پاس سو اونٹ ہیں' لیکن سال کا بیشتر حصہ وہ انہیں چارہ دے کریالتاہے'کیاان اونٹول میں زکاۃ ہے؟

#### جواب :

جانور اونٹ یا گائے یا بحری اگر پورے سال 'یا سال کا پیشتر حصہ خود چر کر اپنے پیٹ نہیں بھرتے تو ان میں زکاۃ واجب نہیں 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے جانوروں میں زکاۃ واجب ہونے کے لیے ان کا سائمہ (یعنی خود چر کر پیٹ بھرنے والا) ہونا شرط قرار دیا ہے 'اس لیے اگر مالک نے سال کا بیشتر حصہ یا نصف حصہ جانوروں کو چارہ کھلا کر پالا ہے تو ان میں زکاۃ واجب نہیں 'الا یہ کہ وہ جانور تجارت کی غرض سے رکھے گئے ہوں' تو ایسی صورت میں ان میں زکاۃ واجب ہوگی اور وہ دیگر سلمان تجارت مشلاً

خرید و فروخت کے لیے تیار کی گئی زمین اور گاڑی وغیرہ کے تھم میں ہوں گے' اور سونے اور چاندی کے اعتبار سے نصاب کو پہنچ جانے پر ان میں اسی حساب سے۔ جیسا کہ پہلے مذکور ہو چکا ہے۔ ذکاۃ واجب ہوگی۔

#### سوال ۵:

جس فقیر کو زکاۃ دی جانی چاہئے مختلف وقت میں اس کے فقر و غربت کا اندازہ مکسال نہیں ہو تا' آخر اس کامعیار کیا ہے؟ اور جب زکاۃ دینے والے پر بیہ واضح ہو جائے کہ اس نے زکاۃ غیر مستحق کو دے دی ہے تو کیا وہ دوبارہ زکاۃ زکالے گا؟

#### جواب:

فقیر کو اتن زکاۃ دی جائے جو اس کے لیے سال بھرکے لیے کافی ہو' اور زکاۃ دینے والے کو اگر سے پتہ چل چائے کہ اس نے جے زکاۃ دی ہے وہ فقیر نہیں ہے تو اس پر قضا نہیں' بشرطیکہ زکاۃ لینے والا ظاہر میں فقیر ہو' جیسا کہ اس بارے میں صحیح حدیث وارد ہے' وہ سے کہ گذشتہ امتول میں سے ایک شخص نے کسی کو فقیر سمجھ کر زکاۃ دیا' پھر خواب میں دیکھا کہ وہ تو مالدار ہے' چنانچہ اس نے کہا : اے اللہ ! تیری ہی تقریف ہے' میری زکاۃ تو ایک مالدار لے گیا۔

رسول الله صلی الله علیه وسلم نے اس واقعہ کو بیان فرمانے کے بعد اسے بر قرار رکھااور بتایا کہ اس شخص کی زکاۃ قبول ہوگئی۔

اور یہ مقررہ اصول ہے کہ ہم ہے پہلی امت کی شریعت ہمارے لیے بھی شریعت ہے جب تک کہ ہماری شریعت گذشتہ شریعت کے خلاف کوئی حکم نہ پیش کر دے۔ اور اس لیے بھی ند کورہ صورت میں زکاۃ کی قضا نہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس دو شخص زکاۃ مانگئے کے لیے آئے 'آپ نے انہیں توانا و تندرست ریکھاتو فرمایا :

''اگر تم دونوں چاہتے ہی ہو تو میں تمہیں دیدوں' لیکن یاد رکھو کہ مالدار کے لیے اور کمانے کی طاقت رکھنے والے توانا شخص کے لیے زکاۃ کے مال میں کوئی حصہ نہیں ہے"

اور اس لیے بھی کہ ہر پہلو سے فقر کی ضرورت کا جاننا مشکل کام ہے الندا اس کے صرف ظاہری حالات کو دیکھا جائے گا اور اپنے کو فقیر باور کرانے سے اسے زکا ہ ویدی جائے گی 'بشرطیکہ زکا ہ دینے والے کو اس کے برخلاف کوئی بات معلوم نہ ہو '
اور اگر وہ بظاہر توانا اور کمانے پر قادر نظر آ رہا ہے تو نہ کورہ بالا حدیث کی روشنی میں اسے شرعی مسلہ بھی بتا دیا جائے گا۔

#### سوال ۲:

ایک شخص پردلیں میں ہے اور وہاں اس کے پیسے چوری ہو گئے 'کیا ایسے شخص کو زکاۃ دی جاسکتی ہے 'جبکہ موجودہ دور میں مالی معاملات (یعنی تر بیل زر کے ذرائع) بالکل آسان ہوگئے ہیں ؟

#### جواب :

ند کورہ مسئلہ میں ایسا شخص ابن سبیل (مسافر) شار ہوگا' اس لیے اگر وہ اپنی ضرورت کا یا سفر خرچ کے گم یا چوری ہو جانے کا دعوی کرے تواسے زکاۃ کے مال سے اتنا دیا جا سکتا ہے جس سے وہ اپنے وطن واپس پہنچ سکے ' بھلے ہی وہ اپنے وطن میں

مالدار شار ہو تا ہو۔

سوال کے:

بوسنیا اور ہرزگونیا کے مسلم مجاہدین اور انہی جیسے دیگر مجاہدین کو زکاۃ کا مال دینے میں بعض لوگوں کو تردد ہوتا ہے' اس مسلہ میں آپ کی کیا رائے ہے؟ اور کیا اس وفت ان مجاہدین کو زکاۃ دینا زیادہ بہتر ہے یا دنیا کے مختلف خطوں میں اسلامی مراکز چلانے والوں کو؟ یا خود اپنے ملک کے فقراء کو دینا زیادہ بہتر ہے بھلے ہی اول الذکر دونوں صنف ان سے زیادہ ضرور تمند ہوں؟

جواب :

بوسیا اور ہرزگونیا کے مسلمان زکاۃ کے مستحق ہیں 'کیونکہ وہ فقرو فاقہ سے دو چار ہیں 'جہاد کر رہے ہیں ' ان پر ظلم ہو رہا ہے اور وہ مالی امداد اور تالیف قلب کے ضرور تمند ہیں ' اس لیے وہ اور انہی جیسے دیگر مسلم مجاہدین زکاۃ کے مستحق ترین لوگوں میں ہے ہیں ' اسی طرح اسلامی مراکز چلانے والے جو دعوت و تبلیغ اور تعلیم و تدریس کا فریضہ انجام دے رہے ہیں اگر غریب ہوں تو وہ بھی زکاۃ کے مستحق ہیں ' اور اسی طرح دنیا کے عام مسلم فقراء بھی اس بات کے مستحق ہیں کہ مالدار حضرات ان اور اسی طرح دنیا کے عام مسلم فقراء بھی اس بات کے مستحق ہیں کہ مالدار حضرات ان سے ہمدردی و مهربانی کا بر تاؤ کریں ' باکہ ان کی دلجوئی ہو اور وہ اسلام پر ثابت قدم رہیں 'بشرطیکہ انہیں جو پچھ دیا جائے وہ ثقہ اور امانت دار اشخاص کے ذریعہ ان تک حیائے ' یہ اوگ زکاۃ کے علاوہ مال کے ذریعہ بھی ہمدردی و مهربانی کئے جانے کے حقدار ہیں۔

البته شرکے فقراء جہال زکاۃ نکالی جارہی ہے اگر ان کی ضروریات دو سرے ذرائع ہے

پوری نہ ہو سکے تودو سرول کی بنسبت وہ زکاۃ کے زیادہ حقد ارہیں 'کیو نکہ حضرت معافی اللہ کی حدیث میں ہے کہ نبی سائٹ کیے جب انہیں بمن کی جانب روانہ کیاتو فرمایا :

"انہیں اس بات کی وعوت دینا کہ وہ لا اللہ الا اللہ محمد رسول اللہ کی شہادت دیں ' کیس اگر وہ تمہاری ہیہ بات مان لیس تو انہیں بتانا کہ اللہ نے ان پر ایک دن اور رات میں کل پانچ نمازیں فرض کی ہیں 'اگر وہ تمہاری ہیہ بات بھی مان لیس تو انہیں بتانا کہ اللہ نے ان پر زکاۃ فرض کی ہے جو ان کے مالداروں سے لی جائے گی اور انہی کے فقراء میں تقسیم کردی جائے گی" (متفق علیہ)

عوال ۸:

زیر استعال زیورات کی استعال کے لیے یا عاریۃ دینے کے لیے تیار کرائے گئے زیورات کی زکاۃ کے بارے میں علاء کا اختلاف معروف ہے ' اس بارے میں آپ کی کیا رائے ہے ؟ اور اگر ان زیورات میں زکاۃ واجب ہونے کی بات مان لیں توکیا اس کابھی نصاب ہے ؟ اور اگر کہتے ہیں کہ ان کابھی نصاب ہے تو ان احادیث کا کیا جواب ہے جو زیورات میں زکاۃ کے وجوب پر دلالت کرتی ہیں اور جن کے اندر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے زیورات کی زکاۃ نہ دینے والوں کو جنم کی آگ کی وعید سنائی ہے 'گر ان سے بظاہر معلوم ہو تا ہے کہ وہ نصاب زکاۃ کو نہیں بہنچتے ہیں ؟

جواب :

سونے اور چاندی کے زیورات جو زیر استعال ہیں یا استعال کے لیے یا عاربیة دینے

کے لیے بنوائے گئے ہیں ان میں زکاۃ کے واجب ہونے کے بارے میں علاء کے درمیان اختلاف معروف و مشہور ہے 'لیکن رائح قول ہی ہے کہ ان زیورات میں بھی زکاۃ واجب ہونے کے جو دلائل ہیں وہ زکاۃ واجب ہونے کے جو دلائل ہیں وہ عام ہیں 'نیز عبد اللہ بن عمرو بن عاص۔ رضی اللہ عنما۔ کی صحیح حدیث ہے کہ ایک خاتون نبی صلی اللہ علیہ و سلم کے پاس آئیں اور ان کی بیٹی کے ہاتھ میں سونے کے دو موٹ کنگن تھ' اسے دکھ کر آپ نے فرمایا :کیا تم اس کی زکاۃ دیتی ہو؟ اس نے جواب دیا : نہیں' آپ نے فرمایا : کیا تم کو یہ اچھا گئے گاکہ اللہ تعالی اس کے براہے مہیس آگ کے دو کنگن نکال دیے براہے مہیس آگ کے دو کنگن نکال دیے اور کہا : یہ دونوں اللہ اور اس کے رسول کے لیے ہیں۔

نیزام سلمہ- رضی اللہ عنہا- کی حدیث ہے کہ وہ سونے کے زیورات پہنتی تھیں' تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا کہ : کیا ہیہ کنز ہے ؟ آپ نے فرمایا : جو مال زکاۃ کے نصاب کو پہنچ جائے اور پھراس کی ذکاۃ دے دی جائے تو وہ کنز نہیں - آپ نے ان سے بیہ نہیں فرمایا کہ زیورات میں ذکاۃ نہیں ہے۔

یہ ساری حدیثیں ان زیورات پر محمول کی جائیں گی جو نصاب زکا ہ کو پہنچ گئے ہوں' ٹاکہ ان احادیث کے درمیان اور زکا ہ کے تعلق سے وارد دیگر دلائل کے درمیان تطبیق ہو جائے'کیونکہ جس طرح قرآنی آیات ایک دوسرے کی تفییر کرتی ہیں' اور احادیث نبوی آیات کی تفییر کرتی ہیں نیز آیات کے عام کو خاص اور مطلق کو مقید کرتی ہیں' ای طرح احادیث بھی بعض' بعض کی تفییر کرتی ہیں' کیونکہ یہ سب اللہ سجانہ و تعالیٰ کی جانب سے ہیں' اور جو بات اللہ کی جانب سے ہو اس میں باہم تعارض محال ہے' بلکہ بعض ہے تعدن کی تقدر ہوتی ہے۔

زیورات میں زکاۃ واجب ہونے کے لیے جس طرح ان کامقدار نصاب تک پنچنا ضروری ہے اس طرح دیگر اموال زکاۃ مثلاً روپے پیسے 'سلمان تجارت اور چوپایوں کی طرح زیورات پر ایک سال کی مدت کا گذرنا بھی ضروری ہے 'واللہ ولی التوفیق۔ سوال ۹:

بعض فقهاء استعال کے زلورات میں زکا ۃ واجب ہونے کی یوں تردید کرتے ہیں کہ صحابہ کرام اور تابعین عظام کے زمانہ میں زیورات کی زکاۃ دینا عام نہیں ہوا' حالانکہ تقریباً کوئی بھی گھر زیور سے خالی نہیں ہو تا' اس لیے یہ نماز کی مائند ہے' یعنی جس طرح نماز کے وجوب کی اور نماز کے اوقات کی تعیین کردی گئ ہے اور جس طرح زکاۃ کے وجوب کی اور زکاۃ کے نصابوں کی تعیین کردی گئ ہے اور جس طرح زکاۃ کے وجوب کی اور زکاۃ کے نصابوں کی تعیین کردی گئ ہے اس طرح زیورات کے زکاۃ کی بھی وضاحت کردی جاتی' تعیین کردی گئ ہے اس طرح زیورات کے زکاۃ کی بھی وضاحت کردی جاتی' ایکن ایسا نہیں ہوا' بلکہ اس کے بر عکس بعض صحابہ جیسے عائشہ رضی اللہ عنها اور ابن عمر رضی اللہ عنها اور ابن عمر رضی اللہ عنها ور بیگر صحابہ سے بھی زیورات میں زکاۃ کے واجب نہ ہونے کا قول ثابت ہے۔ نقهاء کی اس دیل کاکیاجواب ہے ؟

#### جواب :

یہ مسئلہ بھی دیگر اختلافی مسائل کی طرح ہے جس میں دلیل کااعتبار ہوگا' اور جب کوئی الیی دلیل مل جائے جو اس نزاع کا فیصلہ کر رہی ہو تو اس پر عمل کرنا ضروری ہوگا' اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَا مَنُوا الطِيعُوا اللهِ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْنِ مِنكُمٌّ فَإِن لَنَزَعْلُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنهُمْ تُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيُومِ الْآخِرِ ۚ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُويِيلًا﴾

اے ایمان والو ! اللہ کی اطاعت کرو اور رسول کی اطاعت کرو اور جو تم میں سے حکومت والے ہیں ان کی اطاعت کرو تو اس کو اللہ اور رسول کی طرف لوٹاؤ' اگر تم اللہ اور یوم آخرت پر ایمان رکھتے ہو' تمہارے لیے یمی بہتر اور انجام کے اعتبارے اچھا ہے۔

دو سری جگه فرمایا :

﴿ وَمَا أَخْلَقَتْمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَإِلَى ٱللَّهِ ﴾ (سورة الشورى: ١٠) جس بات مين تم اختلاف كروتواس كافيعله الله ك حوالے ہے۔

جو شخص شرعی حکم جان لینے کے بعد اسے اختیار کرلے تو اہل علم کی مخالفت اسے نقصان نہیں پہنچائے گی شریعت میں یہ بات بھی خابت شدہ ہے کہ باصلاحیت مجتمدین میں سے جس نے درست مسئلہ تک رسائی حاصل کرلی اس کے لیے دو ہرا اجر ہے ' اور جس سے چوک ہو گئی اسے اجتماد پر ایک اجر ملے گا اور درست مسئلہ تک پہنچنے کا اجر فوت ہو جائے گا۔ اس سلسلہ میں حاکم کے اجتماد سے متعلق رسول اللہ صلی اللہ علی اللہ علیہ وسلم کی صحیح حدیث ہے ' اور بقیہ مجتمد علمائے دین بھی اس سلسلے میں مجتمد حاکم علیہ وسلم کی صحیح حدیث ہے ' اور بقیہ مجتمد علمائے دین بھی اس سلسلے میں مجتمد حاکم علیہ وسلم کی صحیح حدیث ہے ' اور بقیہ مجتمد علمائے دین بھی اس سلسلے میں مجتمد حاکم میں ہیں۔

یہ مسکلہ دیگر اختلافی مسائل کی طرح صحابہ اور ان کے بعد کے زمانہ سے ہی علماء کے درمیان مختلف فیہ رہا ہے' اہل علم کے لیے ضروری ہے کہ وہ اس مسکلہ میں اور دیگر اختلافی مسائل میں بھی دلائل کے ساتھ حق کو پیچاننے کی کوشش کریں' اوجو حق تک پہنچ جائے اسے کسی خالف کی مخالفت نقصان نہیں پہنچا کتی۔ ساتھ ہی اہل علم کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنے دو سرے عالم بھائی کے سلیلے میں حسن ظن رکھیں' اور اس کے قول کو بہترین صورت پر محمول کریں' بھلے ہی اس کی رائے مختلف ہو' جب تک کہ اس کی جانب سے بالقصد حق کی مخالفت کی بات ظاہر نہ ہو جائے۔ واللہ ولی التوفیق۔

#### سوال ۱۰:

ایک شخص کئی قشم کے سامان کی تجارت کرتاہے' مثلاً ملبوسات (کیڑوں) کی اور برتنوں وغیرہ کی تجارت' وہ زکاۃ کس طرح نکالے ؟

#### جواب :

اس کے پاس تجارت کے جو سلمان ہیں جب ان پر سال کی مدت گذر جائے اور ان کی قیمت سونے یا چاندی کے نصاب کو پہنچ جائے تو اس پر زکاۃ واجب ہو جاتی ہے' اس بارے میں کئی احادیث وارد ہیں جن میں سمرہ بن جندب اور ابو ذر غفاری رضی الله عنماکی حدیثیں بھی ہیں۔

#### سوال ۱۱:

موجودہ دور میں حصص کے ذریعہ کمپنیوں میں نام لکھوائے جاتے ہیں (شیر لیا جاتا ہے) کیاان حصص (شیر) میں زکاۃ ہے؟ اور اگر ہے توکیبے نکالی جائے؟ جواب:

زمین اور گاڑیوں اور دیگر سامان تجارت کی طرح تجارتی غرض سے تیار کیے گئے حصص (شیر) والوں پر سال گذر جانے کی صورت میں ان کی زکاۃ واجب ہوجاتی ہے' لیکن اگر ایسے اموال میں حصہ لیا جائے جو تیج کے لیے نہیں بلکہ کرائے کے لیے تیار کئے گئے ہیں' مثلاً زمین اور گاڑیاں وغیرہ' تو ان میں زکاۃ نہیں' البتہ ان سے جو کرامیہ حاصل ہو جب اس پر سال کی مدت گذر جائے اور اس کی رقم نصاب کو پہنچ جائے تو اس میں زکاۃ واجب ہے۔واللہ ولی التوفیق۔

سوال ۱۲:

ایک شخص کا سارا دارو مدار ماہانہ تنخواہ پر ہے' جس کا پچھ حصہ خرچ کرتا ہے اور پچھ حصہ بچاکر جمع کرتا ہے' وہ اپنے اس جمع کردہ مال کی زکاۃ کس طرح نکالے ؟

جواب :

اس شخص کے لیے ضروری ہے کہ اپنی تنخواہ کاجتنا حصہ جمع کرتا ہے اسے لکھتا جائے 'پھر سال گذرنے پر اس کی ذکاۃ نکال دے 'وہ اس طرح کہ ہز ہر مہینہ کی بچی شخواہ پر جیسے جیسے سال پورا ہو تا جائے اس کی ذکاۃ نکال جائے 'اگر پہلے ہی مہینہ میں اس نے پورے سال کی ذکاۃ نکال دی تو اجائے اس کی ذکاۃ نکال دی تو الباکر ملے گا'اور جن رقوم کا ابھی سال نہیں پورا ہوا ہے ان کی ذکاۃ 'مجل (پیشگی ذکاۃ) شار ہوگی' ذکاۃ دینے والداگر بہتر سمجھے تو پیشگی ذکاۃ نکال دینے میں کوئی حرج نہیں ہے ' البتہ سال پورا ہونے کے بعد ذکاۃ کی اور گئی مو خرکرنا کسی شرعی عذر کے علاوہ مشلامال چوری ہوجائے یا ذکاۃ لینے والانہ ملے ' اور کسی جائز نہیں۔

سوال ۱۳۳:

ایک شخص کی وفات ہو گئ اور اس نے اپنے پیھیے مال اور کچھ یتیم

# چھوڑے 'کیااس مال میں زکاۃ ہے؟ اور اگر ہے تو کون ادا کرے؟

#### جواب :

تیموں کے مال میں بھی زکاۃ واجب ہے 'خواہ وہ نقدی روپے بیبے ہوں 'یا تجارتی سامان ہوں 'یا چر کر پیٹ بھرنے والے چوپائے ہوں 'یا وہ غلے اور پھل ہوں جن میں زکاۃ واجب ہوتی ہے ' بیتم کے سرپرست کی ذمہ داری ہے کہ وقت پر ان کے مال کی زکاۃ اوا کرے 'اگر ان تیموں کا ان کے وفات یافۃ باپ کی طرف سے کوئی سرپرست نہ ہو تو معاملہ شرعی عدالت میں پیش کیا جائے گا ٹاکہ عدالت کی طرف سے تیموں کا کوئی سرپرست متعین کیا جا سکے جو ان کی اور ان کے مال کی تگہداشت کرے' اور سرپرست کے لئے ضروری ہے کہ وہ اللہ سے ڈرے اور تیموں اور ان کے مال کی جملائی کے لئے طروری ہے کہ وہ اللہ سے ڈرے اور تیموں اور ان کے مال کی جملائی کے لئے کام کرے' اللہ سجانہ و تعالی کا ارشاد ہے :

﴿ وَيَسَتَلُونَكَ عَنِ ٱلْبَتَكَمَّى قُلُ إِصْلاَحٌ لَهُمْ خَيْرٌ ﴾ (سورة البقره: ٢٢٠) اے پیغبروہ آپ سے بتیموں کے بارے میں سوال کرتے ہیں 'کمہ دیجئے کہ ان کی اصلاح کرناہی اچھاہے۔

#### نيز فرمايا:

﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ الْيَبِيهِ إِلَّا بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ حَتَّى يَبَلُغَ أَشُدَهُ ﴾ الانعام: ١٥٢) يتيم كے مال كے پاس بھى نہ جاؤ مگراس طرح سے كه اس كى بهترى مو عيمال تك كه وه ايني جوانى كو پنتي جائے۔

اس موضوع پر اور بھی بہت سی آیات ہیں-

ینتیم کے مال میں سال بورا ہونے کا اعتبار اس وقت سے ہو گاجب ان کے والد کی وفات ہوئی ہے'کیونکہ وفات ہی ہے مال ان کی ملکیت میں داخل ہوا ہے۔

#### سوال ۱۲۲ :

وقت حاضر میں استعال اور غیراستعال کے لیے تیار شدہ زیورات کی متعدد قسمیں پائی جاتی ہیں جیسے الماس اور پلاشینم وغیرہ 'تو کیاان میں زکاۃ ہے؟ اور اگر یہ زیورات زینت و آرائش کے لیے یا استعال کے لیے برتن کی شکل میں ہوں تو ان کا کیا تھم ہے؟ مستفید فرمائیں' اللہ تعالیٰ آپ کو اجر و ثواب سے نوازے۔

## جواب :

یہ زیورات اگر سونے اور چاندی کے ہوں اور مقدار نصاب کو پہنچ جائیں اور ان
پر سال کی مدت گذر جائے تو علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق ان میں زکاۃ ہے 'خواہ
وہ پہننے کے لیے ہوں یا عاریۃ دینے کے لیے تیار کرائے گئے ہوں 'جیسا کہ اس بارے
میں صحیح احادیث وارد ہیں۔ لیکن اگر یہ زیورات سونے اور چاندی کے نہ ہوں بلکہ
الماس اور عقیق (موظّے) وغیرہ سے بنے ہول تو ان میں زکاۃ نہیں 'الا یہ کہ ان سے
تجارت مقصود ہو' تو اس صورت میں یہ تجارتی سامان کے علم میں ہول گے اور دیگر
سامان تجارت کی طرح ان میں بھی زکاۃ واجب ہوگی۔

رہا سونے اور چاندی کے برتن بنوانے کا مسئلہ' تو زینت و آرائش کے لیے بھی سونے اور چاندی کے برتن بنوانا جائز نہیں' کیونکہ یہ کھانے پینے کے لیے انہیں استعال کرنے کاذرابعہ ہے' اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صحیح حدیث ہے: "سونے اور چاندی کے برتن میں نہ بیو' اور نہ ان کی تھالیوں میں کھاؤ' کیونکہ یہ کفار کے لیے دنیا میں ہیں اور تہمارے لیے آخرت میں" (متفق علیہ) اگر کسی نے سونے اور چاندی کے برتن بنوا بھی لیے تو اس کو ان کی زکاۃ دینی ہوگی' ساتھ ہی اللہ عزو جل سے توبہ کرنی ہوگی اور ان برتنوں کو زیورات یا اسی جیسی چیزوں سے بدلنا ہوگا جو برتن کے مشابہ نہ ہوں۔

#### سوال ۱۵:

بعض کسان زراعت میں صرف بارش کے پانی پر اکتفا کرتے ہیں' تو کیااس پیداوار میں زکاۃ ہے؟ اور کیااس کا حکم اس پیداوار سے مختلف ہو گا جے پانی کی مثین اور موڑ کے ذریعہ سینچا گیاہو؟

#### جواب :

جو غلے یا پھل مثلاً کھجور' کشمش' گیہوں اور جو وغیرہ' بارش کے پانی سے یا نہروں سے یا بہتے چشموں سے سینچائی کرکے پیدا کئے گئے ہوں ان میں دسواں حصہ زکاۃ ہے' اور جو پانی کی مشین وغیرہ کے ذرایعہ سینچ کر پیدا کئے گئے ہوں ان میں بیسواں حصہ' کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث ہے' آپ نے فرمایا :

' دجس کو آسان نے سیراب کیا ہو اس میں دسوال حصہ زکاۃ ہے اور جس کو آلات کے ذریعہ سینچا گیا ہو اس میں بیسوال حصہ'' (صحیح بخاری بروایت ابن عمر رضی الله عنما)

#### سوال ۱۲:

بعض مزرعوں میں کئی طرح کے میوے اور سنریاں پیدا ہوتی ہیں کیا ان میں زکاۃ ہے؟ اور وہ کون کون سی پیدادار ہیں جن میں زکاۃ واجب ہوتی ہے؟

#### جواب :

میوے اور اسی طرح وہ سبزیاں جو نالی اور ذخیرہ نہیں کی جاتیں مثلاً تربوز اور انار وغیرہ' ان میں زکاۃ نہیں' الا یہ کہ ان کی تجارت کی جائے' تجارت کی صورت میں ان کی قیمت پر جب سال گذر جائے اور وہ نصاب کو پہنچ جائے تو دیگر تجارتی سامانوں کی طرح ان میں بھی زکاۃ واجب ہوگی- البتہ وہ پھل اور غلے جو ناپے اور ذخیرہ کئے جاتے ہیں جیسے تھجور' تشمش' گیہوں اور جو وغیرہ' ان میں زکاۃ واجب ہے' کیونکہ اللہ تعالیٰ کا ہدارشاد عام ہے :

﴿ وَءَاتُواْ حَقَّهُ يُومَ حَصَادِهِ }

جس دن ان کو کاٹوان کاحق ادا کرو۔

اور فرمایا:

﴿ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتُوا ٱلزَّكُوةَ ﴾ (سورة البقره: ٣٣)

نماز قائم كرو اور زكاة ادا كرو-

نیز رسول الله صلی الله علیه وسلم کاارشاد ہے:

''پاپنچ وسق ہے کم تھجور اور دانے (غلے) میں زکاۃ نہیں ہے''(منفق علیه)

اس حدیث سے ثابت ہو تا ہے کہ وہ غلے جو ناپے اور ذخیرہ کئے جاتے ہیں جب ان کی مقدار پانچ وسق بہنچ جائے تو اس میں زکاۃ واجب ہے۔ نیز رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے گیموں اور جو میں زکاۃ لی ہے' جو اس بات کی دلیل ہے کہ ان کے مثل غلوں میں زکاۃ واجب ہے' واللہ ولی التوفیق۔

#### سوال ۱۷:

نصاب زکاۃ کے جاننے کے پیانے مختلف ہیں' ان پیانوں کی تعیین کے سلسلے میں خود جمارے علماء کے درمیان بھی اختلاف ہے ' سوال میہ ہے کہ موجودہ وقت میں نصاب کے جاننے کاسب سے صحیح بیانہ کیا ہے؟

#### جواب:

اس سلسلہ میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا صاع معیار ہے 'صاع نبوی' عراقی رطل ہے پانچ رطل اور ایک تہائی رطل کا ہو تا ہے' اور ہاتھ ہے اس کا اندازہ متوسط ہاتھ سے دونوں بھرے ہوئے ہاتھوں کے جار لپ کے برابر ہے' جیسا کہ اہل علم اور ائمہ لغت نے اس کی صراحت کی ہے۔ واللہ ولی التوفیق۔

### سوال ۱۸:

بت سے لوگ بینکول کے ساتھ معاملہ کرتے ہیں 'جس میں کبھی حرام معاملات مثلاً سودی کارو بار بھی شامل ہوتے ہیں 'کیااس طرح کے مال میں زکاۃ ہے؟ اور اگر ہے تواس کے نکالنے کا طریقہ کیاہے؟

#### جواب :

سودی کاروبار کرنا حرام ہے خواہ وہ بینک کے ساتھ ہویا غیر بینک کے ساتھ 'سودی کاروبار ہے جو فائدہ حاصل ہو وہ کل کا کل حرام ہے' اور صاحب مال کی ملکیت نہیں' اس لیے اگر اس نے سود کی حرمت جانتے ہوئے وہ مال حاصل کرلیا ہے تو اسے خیر کے کامول میں صرف کر دینا ہوگا' کیکن اگر ابھی سودی منافع اس نے عاصل نہیں گئے بین تو اسے اپنا صرف اصل مال (راس المال) لے كرباقی جھوڑ دينا ہوگا كيونكد الله تعالی کاارشاد ہے:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ ٱلرِّبَوَّا إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ 🔅 فَإِن لَمْ تَقَعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبِ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ وَإِن تُبتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ﴾ (البقرة: ٢٧٩٬٢٧٨) اے ایمان والو! اللہ سے ڈرو اور جو سود باقی رہ گیاہے اسے چھوڑ دو اگر تم مومن ہو'اگر ایسانہیں کرتے تواللہ اور اس کے رسول سے جنگ کے لیے تیار رہو' اور اگر توبہ کر لیتے ہو تو تمہارے لیے تمہارا اصل مال ہے' نہ تم ظلم کرو اور نہ تم پر ظلم کیا جائے۔

کیکن اگر کسی نے سود کی حرمت نہ جانتے ہوئے سودی منافع حاصل بھی کر لیے تو یہ اس کی ملکیت ہیں' اینے مال سے اس کو الگ کرنا اس کے لیے ضروری نہیں' کیونکہ اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے:

﴿ وَأَحَلَّ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبُواْ فَمَن جَآءَهُ مَوْعِظَةٌ مِن زَّيِّهِ عِ فَأَسْهَىٰ فَلَهُ مَاسَلَفَ وَأَسِّرُهُ وَإِلَى ٱللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَتِهِكَ أَصْحَنْ ٱلنَّارِّ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ

(سورة البقره: ٢٧٥)

الله نے خرید و فروخت کو حلال کیا ہے اور بود کو حرام ٹھمرایا ہے ' تو جس کے یاں اس کے رب کی جانب ہے نصیحت آگئی اور وہ (سود سے) باز آگیا' توجو کچھ پہلے ہو گیا وہ اس کے لیے ہے اور اس کامعالمہ اللہ کے حوالہ ہے 'اور جو پھر سود کی طرف یلٹے تو نہی لوگ جہنمی ہیں'وہ جہنم میں بمیشہ رہیں گے۔

ایسے شخص کو جس طرح اپنے اس مال کی زکاۃ دینی ہوگی جس میں زکاۃ واجب ہوتی ہے اس مال کی زکاۃ دینی ہوگی جس میں زکاۃ واجب ہوتی ہے اس مال کی زکاۃ بھی دینی ہوگی جو سودی منافع کے علاوہ ہیں 'اور اس میں اس کا وہ مال بھی داخل ہے جس میں سود کی حرمت جاننے سے پہلے سودی منافع شامل ہوگئے ہیں 'کیونکہ فدکورہ بالا آبیت کی روشنی میں وہ اس کا مال ہے۔ واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ١٩:

صدقہ فطر کاکیا تھم ہے؟ اور کیااس میں بھی نصاب ہے؟ اور کیاصدقہ فطر میں جو غلے نکالے جاتے ہیں وہ متعین ہیں؟ اور اگر متعین ہیں تو کیا کیا ہیں؟ اور کیا مرد پر گھر بھر کی جانب سے 'جن میں بیوی اور خادم بھی ہیں 'صدقہ فطر نکالناواجب ہے؟

#### جواب :

صدقہ فطر ہر مسلمان پر فرض ہے' خواہ وہ چھوٹا ہو یا بڑا' مرد ہو یا عورت' آزاد ہو یا غلام' ابن عمر رضی اللہ عنما کی صحیح حدیث ہے :

"رسول الله صلى الله عليه وسلم في جر مسلمان مرد اور عورت كيمول اور عورت جمول اور برك اور برك الله عليه وسلم في اور ديا ايك صاع جو صدقه فطر فرض قرار ديا كيك صاع جو صدقه فطر فرض قرار ديا كيك صاع جو اور مسلمانول كم نماز عيد كم ليه نكلنه سے پسلم پيلے اداكر دينے كا حكم ديا ہے" (متفق عليه)

صدقہ فطرکے لیے نصاب شرط نہیں' بلکہ ہروہ مسلمان جس کے پاس اپنے لیے اور اپنے بال بچوں کے لیے دن اور ایک رات کی خوارک سے زائد غلہ ہو اسے اپنی طرف سے اور اپنے گھروالوں کی طرف سے 'جن میں اس کے بچے' بیویاں اور زر خرید غلام اور لونڈی شامل ہیں' صدقہ فطر نکالنا ہوگا۔

وہ غلام جے اجرت- تنخواہ- پر رکھا گیا ہو وہ اپنے صدقہ فطر کاخود ذمہ دار ہے'الا بیہ کہ مالک بطور احمان اپنی طرف ہے ادا کر دے' یا غلام نے مالک پر صدقہ فطر کی شرط لگار کھی ہو' لیکن زر خرید غلام کا صدقہ فطر تو جیسا کہ حدیث میں مذکور ہوا' مالک کے ذمہ ہے۔

صدقہ فطر کاعلاء کے صیح ترین قول کے مطابق شہر کی خوراک کی جنس سے نکالنا ضروری ہے، خواہ وہ تھجور ہو، یا جو ہو، یا گیہوں ہو، یا مکئی ہو، یا اس کے علاوہ کوئی اور غلہ ہو۔ اور اس لیے بھی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس بارے میں کسی خاص قتم کے غلے کی شرط نہیں رکھی ہے، اور اس لیے بھی کہ اس سے غرباء و مساکین کے ساتھ ہمدردی مقصود ہوتی ہے اور غیر خوراک سے کسی کے ساتھ ہمدردی کرنا مسلمان کو زیب نہیں دیتا۔

# سوال ۲۰:

بوسنیا اور ہرزگونیا وغیرہ کے مسلم مجاہدین کو صدقہ فطر دینا کیسا ہے؟ اور اگر فتویٰ جواز کا ہے تو پھراس سلسلے میں افضل کیا ہے ؟

#### جواب :

مشروع ہد ہے کہ صدقہ فطر نکالنے والاجس شرمیں مقیم ہے صدقہ فطروہیں کے

فقراء کو دے 'کیونکہ عموماً وہی اس کے زیادہ ضرور تمند ہوتے ہیں 'اور اس لیے بھی کہ اس سے ان کی ہمدردی و غنخ اری ہو جاتی ہے اور وہ عید کے دن دست سوال دراز کرنے سے بناز ہو جاتے ہیں۔ لیکن اگر صدقہ فطر دو سرے شہر کے فقراء کو دیدیا جائے تو بھی علماء کے صبیح ترین قول کے مطابق کفایت کر جائے گا'کیونکہ اس صورت میں بھی وہ مستحقین تک ہی پہنچتا ہے ' پھر بھی اپنے شہر کے فقراء کو دینا افضل اور احوط ہے۔

ز کا ق کی طرح صدقہ فطر کی تقسیم کے لیے بھی کسی معتبر شخص کو و کیل بنانا درست ہے 'خواہ اس کی تقسیم شرکے فقراء میں ہویا باہر کے فقراء میں قشیم کرنے کے لیے بھی کسی معتبر شخص کو و کیل بنانا غلمہ خریدنے اور اسے فقراء میں تقسیم کرنے کے لیے بھی کسی معتبر شخص کو و کیل بنانا درست ہے' واللہ ولی التوفیق۔

# روزه

#### سوال 1:

رمضان کے روزے کن لوگوں پر فرض ہیں ؟ نیز رمضان کے روزول کی اور نفل روزول کی کیافضیات ہے؟

#### جواب :

رمضان کے روزے ہر مکلف مسلمان مرد و عورت پر فرض ہیں' اور جو بچے اور پچیاں سات سال کے ہو جا کیں اور وہ روزے رکھ سکتے ہوں تو ان کے لیے رمضان کے روزے رکھنامتحب ہے' اور ان کے مربست حضرات کا یہ فرض ہے کہ طاقت رکھنے کی صورت میں انہیں نماز کی طرح روزے کا بھی تھم دیں۔ اس مسکلہ کی بنیاد اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد ہے :

الله عَلَى ما يَدَ الرَّمَادَ عَلَيْ عَلَيْتُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّذِينَ عَلَى اللْلِينَ عَلَى اللَّذِينَ عَلَى اللَّذِينَ عَلَى اللَّذِينَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْ

قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ ﴿ أَيْنَامًا مَعْدُودَاتُ فَمَن كَاكَ مِنكُمْ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفُرِ فَعِدَةً أُمِنَ أَيَّامٍ أُخَرًا ﴾ (مورة البقره: ١٨٣'١٨٣)

اے ایمان والو ! تم پر روزے فرض کئے گئے ہیں جس طرح تم سے پہلے لوگوں پر فرض کئے گئے تھے' ٹاکہ تم اللہ کا تقویٰ اختیار کرو' روزے کے چند گنتی کے دن ہیں' تو جو شخص تم میں سے مریض ہو یا سفر میں ہو وہ دو سرے دنوں میں گنتی بوری کرلے۔

اور اس کے بعد ہی اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا :

﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِى أَنْزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدُّع لِلنَّاسِ وَبَيْنَتٍ مِّنَ ٱلْهُدَى لِلنَّاسِ وَبَيْنَتٍ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْ لَهُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا

آؤ عَلَىٰ سَفَرِ فَعِدَّةُ مِنْ أَسَيَامِ أَخَدَ ﴾ (سورة البقرہ: ۱۸۵) رمضان وہ ممینہ ہے جس میں قرآن نازل کیا گیا 'جو لوگوں کو راہ بتلا آہے اور اس میں ہدایت کی اور حق کو ناحق سے پیجاننے کی کھلی کھلی نشانیاں ہیں 'پس تم میں سے جو شخص یہ مہینہ پائے وہ اس کے روزے رکھے اور جو بیار ہویا سفر میں ہو وہ دو سرے دنول میں اس کی گنتی یوری کرے۔

اور ابن عمر رضى الله عنماكي حديث ہے كه نبي ماليا الله عنماكي حديث الله عنماكي حديث الله الله عنماكي حديث الله عنماكي المناكي الله عنماكي ا

''اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر ہے: اس بات کی شمادت دینا کہ اللہ کے علاوہ کوئی معبود برحق نہیں اور محمد- صلی اللہ علیہ وسلم- اللہ کے رسول ہیں'اور نماز قائم کرنا' اور زکاۃ دینا' اور رمضان کے روزے رکھنا' اور بیت اللہ کا حج کرنا'' (متفق علیہ)

نیز جرئیل علیہ السلام نے جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اسلام کے بارے میں سوال کیاتو آپ نے فرمایا :

"اسلام یہ ہے کہ تم اس بات کی شہادت دو کہ اللہ کے سواکوئی معبود برحق نہیں اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے رسول ہیں 'اور نماز قائم کرو' اور زکاۃ دو' اور رمضان کے روزے رکھو' اور استطاعت ہو تو بیت اللہ کا حج کرو"

اس حدیث کو امام مسلم نے اپنی صحیح میں عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے طریق سے روایت کیا ہے؛ اور اسی معنی کی ایک اور حدیث بخاری و مسلم ہی میں ابو ہر رہ رضی اللہ عنہ کے طریق سے بھی مروی ہے۔

نیز تھیجین- بخاری و مسلم- میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے بیہ حدیث بھی مروی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا : "جس نے ایمان کے ساتھ اجر و ثواب طلب کرتے ہوئے رمضان کے روزے رکھ اس کے گذشتہ تمام (صغیرہ) گناہ معاف کردیئے گئے" دوسری حدیث میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا :

"الله عن وجل ارشاد فرما تا ہے کہ آدمی کا ہر عمل اس کے لیے ہے 'ایک نیکی کا بر ممل اس کے لیے ہے 'ایک نیکی کا بدلہ دس گنا ہے سات سو گنا تک ہے 'البتہ روزہ میرے لیے ہے اور میں ہی اسے اس کا بدلہ دونگا' اس نے میرے لیے اپنی شہوت سے کنارہ کشی کی اور کھانا بینا ترک کیا' اور روزہ دار کے لیے خوشی کے دو موقع ہیں' ایک موقع وہ ہے جب وہ روزہ افطار کرتا ہے' اور دو سرا موقع وہ ہوگا جب وہ اپنی پروردگار سے ملاقات کرے گا۔ اور روزہ دار کے منہ کی بواللہ کے نزدیک مشک کی خوشبو سے بھی زیادہ پندیدہ ہے' (متفق علیہ)

رمضان کے روزوں کی اور عام روزوں کی فضیلت کے بارے میں بہت سی احادیث مروی ہیں جو لوگوں میں معروف و مشہور بھی ہیں 'واللہ ولی التوفیق۔

## سوال ۲:

کیا سوچھ بوچھ رکھنے والے بچے سے روزہ رکھوایا جائے گا؟ اور اگر روزہ رکھنے کے دوران ہی وہ بالغ ہو جائے توکیا سے روزہ فرض روزہ کی طرف سے کفات کرے گا؟

#### جواب :

پہلے سوال کے جواب میں میہ بات گذر چکی ہے کہ بنے اور بچیاں جب سات سال یا اس سے زیادہ کے ہو جائیں تو عادت ڈاٹنے کے لیے ان سے روزے رکھوائے جائیں' اور ان کے سرپرست حضرات کی ذمہ داری ہے کہ نماز کی طرح انہیں روزے کا بھی علم کریں 'اور جب وہ بلوغت کو پنچ جائیں تو پھران پر روزہ واجب ہو جاتا ہے' اور اگر دن میں روزہ کے دوران ہی بالغ ہو جائیں تو ان کا یہ (نقل) روزہ فرض روزہ کی طرف سے کفایت کر جائے گا' بطور مثال یہ فرض کرلیں کہ ایک نیچ نے زوال کے وقت اپنی عمر کے پندرہ سال مکمل کئے' اور وہ اس دن روزہ سے تھا' تو اس کا یہ روزہ فرض روزہ کی طرف سے کافی ہوگا' دن کے اول حصہ کا روزہ نقل اور آخیر حصہ کا روزہ فرض شار ہوگا' لیکن یہ اس صورت میں ہے کہ اس سے پہلے اس کے زیر ناف بال نہ آئے ہوں' یا شہوت کے ساتھ اس سے منی نہ خارج ہوئی ہو۔ بی کے زیر ناف بال نہ آئے ہوں' یا شہوت کے ساتھ اس سے منی نہ خارج ہوئی ہو۔ بی کے ارب میں بھی بالکل یمی علم ہے' البنۃ اس کے تعلق سے ایک چو تھی علامت جیف بھی ہے جس سے اس کے بالغ ہونے کا تھم لگایا جائے گا۔

# سوال ۳:

مسافر کے لیے سفر میں' خصوصاً ایسے سفر میں جس میں کسی طرح کی مشقت در پیش نہ ہو' مثلاً ہوائی جہاز سے یا دیگر جدید ذرائع سے سفر کرنے کی صورت میں روزہ رکھناافضل ہے یا نہ رکھنا؟

#### جواب:

مسافر کے لیے سفر میں مطلقاً روزہ نہ رکھنا بھتر ہے 'لیکن اگر کوئی شخص بحالت سفر روزہ رکھ لے تو بھی کوئی حرج نہیں 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے نیز صحابہ کرام رضی اللہ عنهم سے دونوں عمل ثابت ہیں 'لیکن اگر سخت گری ہو اور مشقت زیادہ محسوس ہو تو روزہ نہ رکھنا ہی موکد ہو جا آ ہے 'اور ایسی صورت میں روزہ رکھنا مکروہ

ہے'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک شخص کو دیکھا کہ وہ سفر میں روزے سے ہوارت خت گری کی وجہ سے اس کے اوپر سابہ ڈال دیا گیا ہے تو آپ نے فرمایا:
''سفر میں روزہ رکھنا بھلائی نہیں ہے''

اور اس لیے بھی الیی حالت میں روزہ رکھنا مکروہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے:

''الله كويه بات پيند ہے كه اس كى دى ہوئى رخصت قبول كى جائے'جس طرح اسے يه بات ناپيند ہے كه اس كى نافرمانى كى جائے''

دو سری حدیث میں بیہ الفاظ ہیں :

"جس طرح اسے میہ بات پہند ہے کہ اس کے فرائض پر عمل کیاجائے" اس سلیلے میں گاڑی یا اونٹ یا کثتی یا بانی کے جہاز سے سفر کرنے والے میں اور

ہوائی جماز سے سفر کرنے والے میں کوئی فرق نہیں 'کیونکہ سفر کالفظ ہر ایک کو شامل ہے اور وہ سفر کی رخصت سے فائدہ اٹھا ئیں گے۔

الله تعالی نے اپنے بندوں کے لیے سفراور اقامت کے احکام رسول الله صلی الله علی الله علی الله علی الله علی الله علی الله علی ذندگی میں تا قیامت آنے والوں کے لیے مشروع فرمائے 'اور اسے اس بات کا بخوبی علم تھا کہ بعد میں حالات میں کیا کیا تبریلیاں آئیں گی اور کیے کیسے وسائل سفر کے مختلف ہونے سے احکام بھی سفرا یجاد ہوں گے 'اس لیے اگر حالات اور وسائل سفر کے مختلف ہونے سے احکام بھی بدل جاتے تو الله سجانہ و تعالیٰ نے اس بات پر متنبہ کیا ہوتا۔ جیسا کہ اس کاار شاد ہے :

﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ تِبْيَنَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ﴾ لِلْمُسْلِمِينَ﴾

ہم نے آپ پر کتاب (قرآن) نازل کی جو ہر چیز کو بیان کرنے والی ہے اور

مسلمانوں کے لیے ہدایت اور رحمت اور بشارت ہے۔ نیز فرمایا:

﴿ وَٱلْخَيْلَ وَٱلْبِغَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَعَلَّقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (سورة النحل: ٨)

اور اس نے گھوڑے اور خچر اور گدھے تمہاری سواری اور زینت کے لیے پیدا کئے'اور وہ چیزیں پیدا کرتا ہے جن کوتم نہیں جانتے۔

# سوال ۴ :

ماہ رمضان کا شروع ہونا اور اختیام کو پنچنا کس چیز سے ثابت ہوگا؟ اور اگر رمضان کے شروع ہونے یا مکمل ہونے کے وقت صرف ایک شخص نے اکیلے چاند دیکھا تو اس کا کیا حکم ہے؟

#### جواب :

ماہ رمضان کا شروع ہونا اور ختم ہونا دویا دوسے زیادہ عادل گواہوں کی گواہی سے ثابت ہوتا ہے البتہ اس ماہ کے شروع ہونے کے لیے صرف ایک گواہ کی گواہی کافی ہے 'نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

"اگر دو گواه گواهی دیدین تو روزه رکھو اور افطار کرد"

نیز نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے صرف ابن عمر رضی اللہ عنهما کی شادت اور ایک موقع پر صرف ایک دیساتی کی شادت کی بنیاد پر لوگوں کو روزہ رکھنے کا حکم دیا تھا' اور مزید کوئی شادت نہیں طلب کی تھی' اس کی حکمت- واللہ اعلم یہ ہے کہ اس ماہ کے شروع ہونے اور اختیام کو پہنچنے میں دین کے لیے احتیاط ملحوظ رکھا

جائے 'جیساکہ اہل علم نے اس کی صراحت کی ہے۔

اگر کسی شخص نے رمضان کے شروع یا اختتام کے وقت اکیلے چاند دیکھا اور اس کی شادت پر عمل نہ کیا گیا تو اہل علم کے صحیح ترین قول کے مطابق وہ عام لوگوں کے ساتھ روزہ رکھے اور افطار کرے اور خود اپنی شہادت پر عمل نہ کرے کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے :

"روزه اس دن کا ہے جس دن تم سب روزه رکھتے ہو' اور افطار اس دن ہے جس دن تم سب قربانی اس دن ہے جس دن تم سب قربانی کرتے ہو' اور قربانی اس دن ہے جس دن تم سب قربانی کرتے ہو''۔ والله ولی التوفیق۔

سوال ۵:

مطلع بدل جائے تو لوگ کس طرح روزے رکھیں؟ اور کیا دور دراز ملکوں مثلاً امریکہ اور آسریلیا وغیرہ میں رہنے والوں کے لیے ضروری ہے کہ وہ سعودی عرب والوں کی رویت کی بنیاد پر روزہ رکھیں'کیونکہ وہ چاند نہیں

ويكھتے؟

جواب:

اس سلسلہ میں صحیح بات میہ ہے کہ چاند کی رویت پر اعتماد کیا جائے اور مطلع بدل جانے کا اعتبار نہ کیا جائے اور مطلع بدل جانے کا اعتبار نہ کیا جائے 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے رویت ہی پر اعتماد کرنے کا حکم دیا ہے' اور اس بارے میں کوئی تفصیل نہیں فرمائی ہے' جیسا کہ صحیح حدیث میں آپ کا یہ ارشاد ثابت ہے :

" چاند د کی کرروزه رکھو 'اور چاند د کی کرافطار کرو 'اور اگر ابر کی وجہ ہے تم پر

چاند ظاہرنہ ہو تو تیں کی گنتی پوری کرو" (متفق علیہ) اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے سے حدیث بھی ثابت ہے:

د تم روزه نه ر کھویمال تک که جاند دیکھ لویا (شعبان کی) گنتی پوری کرلو' اور افطار نه کرویمال تک که چاند دیکھ لویا (رمضان کی) گنتی پوری کرلو''

اس معنی کی اور بھی بہت سی احادیث وارد ہیں۔

ان احادیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جانے کے باوجود اختلاف مطلع بدل کی جانب کوئی اشارہ نہیں فرمایا۔ لیکن کچھ اہل علم اس طرف گئے ہیں کہ مطلع بدل جانے کی صورت میں ہر شروالوں کے لیے چاند دیکھنے کا اعتبار ہوگا' ان کی دلیل اہن عباس رضی اللہ عنما کا بی اثر ہے کہ وہ مدینہ طیبہ میں شے اور انہوں نے اہل شام کی رویت کا اعتبار نہ کیا' ملک شام والوں نے معاویہ رضی اللہ عنہ کے زمانہ میں جعہ کی رات رمضان کا چاند دیکھا اور اس کے مطابق روزہ رکھا' لیکن اہل مدینہ نے وہی چاند مفتہ کی رات دیکھا اور جب حضرت کریب نے ابن عباس رضی اللہ عنما سے اہل شام رات چاند دیکھا اور جب حضرت کریب نے ابن عباس رضی اللہ عنما سے اہل شام رات چاند دیکھا ہے اس لیے ہم روزہ رکھیں گے بیاں سنے فرمایا کہ ہم نے ہفتہ کی رات چاند دیکھا ہے اس لیے ہم روزہ رکھیں گے بیاں شک کہ (عید کا) چاند دیکھ لیس مطلی اللہ عنما نے نبی کریم صلی اللہ عنما کیا نہیں جدیث سے استدالل کیا :

"چاند دیکھ کرروزہ رکھو' اور چاند دیکھ کرافطار کرو"

اہل علم کے اس قول کے اندر تقویت پائی جاتی ہے' اور سعودی عرب کی ''مجلس ہیئت کبار علماء'' کے ممبران کی رائے بھی کی ہے'کیونکہ اس سے مختلف دلائل کے درمیان تطبیق ہو جاتی ہے' واللہ ولی التوفیق۔

## سوال ۲:

جن ملکوں میں دن اکیس گھنٹے تک بڑا ہو تا ہے وہاں کے لوگ کس طرح روزہ رکھیں؟ کیا وہ روزہ رکھنے کے لیے کوئی وقت متعین کریں گے ؟ اسی طرح جن ملکوں میں دن بہت ہی چھوٹا ہو تا ہے وہ کیا کریں؟ اور اسی طرح وہ ممالک جہال دن اور رات چیر چیر ماہ تک لمجے ہوتے ہیں وہال کے لوگ کس طرح روزہ رکھیں؟

## جواب :

جن ممالک میں دن اور رات کی گردش چومیں گھٹے کے اندر اندر پوری ہو جاتی ہے وہاں کے لوگ دن میں روزہ رکھیں گے 'خواہ دن چھوٹا ہو یا بڑا' اور بید ان کے لیے۔ الحمد لللہ۔ کفایت کر جائے گا' بھلے ہی دن چھوٹا ہو۔ البتہ وہ ممالک جمال دن اور رات کی گردش چومیں گھٹے کے اندر پوری نہیں ہوتی' بلکہ رات یا دن چھ چھ ماہ تک لیے ہوتے ہیں' وہاں کے لوگ نماز اور روزہ کے وقت کا اندازہ متعین کرکے ای حساب سے نماز پڑھیں گے اور روزے رکھیں گے' جیسا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے دجال کے ظاہر ہونے کے ایام کے بارے میں حکم دیا ہے' جس کا پہلا دن وسلم نے دجال کے ظاہر ہونے کے ایام کے بارے میں حکم دیا ہے' جس کا پہلا دن وسلم نے دوال کے فاہر دن ایک ماہ کے اور تیسرا دن ایک ہفتہ کے برابر ہوگا'کہ نماز کے وقت کا اندازہ کرکے نماز بڑھ لیں۔

سعودی عرب کی ''مجلس ہیئت کبار علماء'' نے مذکورہ بالا مسئلہ میں غور و فکر کرنے کے بعد ایک قرار واد حوالہ نمبرا1' مورخہ ۱۲/ ۱۲/ ۱۳۹۸ھ پاس کی ہے' جو درج ذیل اَلْحَمُدُ لِلْهِ وَالْصَلَاةُ وَالْسَلَامُ عَلَى رَسُولِهِ وَ آلِهِ وَ صَحَبُهِ وَ اَبَعُدُ :

مجلس ہیئت کبار علاء کے بارہویں اجتاع منعقدہ ریاض 'ماہ رہج الثانی ۱۳۹۸ہجری میں
رابطہ عالم اسلای کے سکریٹری جزل کا خط 'حوالہ نمبر۵۵۵ 'مورخہ ۲۱/۱۸۹۳اھ پیش
ہوا جو سویڈن کے شہر مالو کے صدر رابطہ برائے اسلای تعظیمات کے خط میں وارد
موضوع پر مشمل تھا 'جس میں صدر محترم نہ کور نے یہ وضاحت کی ہے کہ ''سکنڈ ب
نیوین ''ممالک میں وہاں کے جغرافیائی محل وقوع کے پیش نظرموسم گرما میں دن انتہائی
لمبااور موسم سرما میں انتہائی چھوٹا ہے 'جبکہ وہاں کے شالی علاقوں میں موسم گرما میں
ہوتا۔ ایسی صورت میں ان ممالک میں بینے والے مسلمان روزہ رکھنے اور افطار کرنے
ہوتا۔ ایسی صورت میں ان ممالک میں بینے والے مسلمان روزہ رکھنے اور افطار کرنے
نیزاو قات نماز کی تعیین کی کیفیت جانا چاہتے ہیں۔ رابطہ عالم اسلامی کے جزل سکریٹری
نیزاو قات نماز کی تعیین کی کیفیت جانا چاہتے ہیں۔ رابطہ عالم اسلامی کے جزل سکریٹری
ممالک کے مسلمانوں کو اس فتولی سے باخبر کر سکیں۔

مجلس ہیئت کبار علماء کے اس اجماع میں مسئلہ ہذا سے متعلق دائمی کمیٹی برائے علمی تحقیقات وافقاء کا تیار کردہ بیان اور فقہاء سے منقول دیگر نصوص بھی پیش کئے گئے' اور ان پر بحث و نظراور مناقشہ کے بعد مجلس نے درج ذیل بیان جاری کیا :

ا - جن ممالک میں دن اور رات ایک دو سرے سے جدا جدا ہوں' بایں طور کہ وہاں فجر طلوع ہوتی ہو اور آفتاب غروب ہو تا ہو' البتہ موسم گرمامیں دن بہت ہی طویل ہوتا ہو اور اس کے برعکس موسم سرمامیں بہت ہی چھوٹا ہو' ایسے ممالک میں رہنے والے مسلمانوں کے لیے ضروری ہے کہ وہ انہی او قات میں نماز ادا کریں جو شرعاً متعین اور معروف ہیں' کیونکہ اللہ نحالی کابیہ تھم عام ہے :

﴿ أَقِهِ ٱلصَّمَلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ ٱلَّيْلِ وَقُرَءَانَ ٱلْفَجْرِ ۚ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا﴾ (سورة الاسماء: ٨٨)

سورج ڈھلنے سے رات کے اندھیرے تک نماز قائم کرو'اور فجر کے وقت قرآن پڑھنابھی' یقینا فجر میں قرآن پڑھنے کے وقت فرشتے حاضر ہوتے ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ کابہ ارشاد بھی :

﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنَبًا مَّوْقُوتًا ﴾ (سورة النساء: ١٠٣) يقينًا ثماز مومنول يرمقرره وقت مين فرض ہے۔

نیز بریدہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ ایک شخص نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے نماز کے وقت کے بارے بیں سوال کیا تو آپ نے فرمایا : ہمارے ساتھ دو دن نماز پڑھو' چنانچہ جب آفآب ڈھل گیا تو آپ نے بلال۔ رضی اللہ عنہ۔ کو اذان دی ' پھر آپ نے کا تھم دیا اور انہوں نے ظمر کی اقامت کی ' پھر جبکہ آفآب ابھی بلند' سفید اور بالکل صاف تھا آپ نے تھم دیا اور انہوں نے عصر کی اقامت کی ' پھر جب آفآب غروب ہوگیا تو آپ نے تھم دیا اور انہوں نے مفر کی اقامت کی ' پھر جب آفاب غروب ہوگیا تو آپ نے تھم دیا اور انہوں نے مفرب کی اقامت کی ' پھر جب آسان کی سرخی غائب ہوگئ تو آپ نے تھم دیا اور انہوں نے فرک مغرب کی اقامت کی ' پھر طلوع فجر کے بعد آپ نے تھم دیا انہوں نے فجر کی اقامت کی۔ انہوں نے فجر کی بعد آپ نے تھم دیا انہوں نے فجر کی اقامت کی۔

پھر جب دوسرا دن شروع ہوا تو آپ۔ صلی اللہ علیہ وسلم۔ نے بلال کو تھم دیا اور انہوں نے ٹھنڈا ہونے پر اقامت کی' اور عصر کی نماز اس وقت پڑھی جبکہ آفناب ابھی بلندی پر تھا' لیکن پہلے دن سے دیر کرکے پڑھی' اور مغرب کی نماز سرخی غائب ہونے سے پہلے پڑھی' اور عشاء کی نماز ایک تمائی رات گذر جانے پر پڑھی' اور فجر کی

نماز اجالا ہو جانے پر پڑھی ' پھر فرمایا : نماز کے وقت کے بارے میں سوال کرنے والا شخص کمال ہے؟ اس نے جواب دیا : اے اللہ کے رسول ! میں ہوں ' آپ نے فرمایا : تمهاری نمازوں کے او قات ان دونوں و قتوں کے درمیان ہیں (بخاری و مسلم) عبد اللہ بن عمرو بن عاص - رضی اللہ عنما - سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا :

ان کے علاوہ اور بھی قولی و فعلی احادیث ہیں جو پانچوں فرض نمازوں کے او قات کے تعیین کے سلسلے میں وارد ہیں' ان احادیث میں دن یا رات کے چھوٹ یا برے ہونے میں کوئی فرق نہیں ہے' جب تک کہ نمازوں کے او قات رسول اللہ صلی علیہ وسلم کی بیان کردہ علامتوں کے مطابق ایک دو سرے سے جدا جدا ہوں۔ یہ رہا مسلہ او قات نماز کی تعیین کا۔

رہی بات ماہ رمضان میں روزہ رکھنے کے او قات کی تعیین کی' توجن ممالک میں دن اور رات ایک دوسرے سے جدا جدا ہوں اور ان کا مجموعی وقت چوبیس گھنٹے ہو' وہاں کے مکلف مسلمانوں کے لیے ضروری ہے کہ پورے دن یعنی طلوع فجرہے لے
کر آفتاب غروب ہونے تک کھانے ' پینے اور دیگر تمام مفطرات سے رکے رہیں 'اور
صرف رات میں 'خواہ کتنی ہی چھوٹی ہو 'کھانا' پینا اور بیوی سے ہمبستری وغیرہ طلال
جانیں 'کیونکہ شریعت اسلام ہر ملک کے باشندوں کے لیے عام ہے 'اور اللہ تعالی کا
ارشادے :

﴿ وَكُلُواْ وَاَشْرِيُواْ حَتَىٰ يَلَبَيْنَ لَكُوْ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْفَيْطِ الْأَسَوْدِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَيْمُواْ الْقِينَامُ إِلَى النَّيْلِ ﴾
(سورة البقره: ١٨٧)
اور كھاتے اور پيتے رہو' يہال تك كه صبح كى سفيد دھارى رات كى كالى دھارى
سے تم كوصاف دكھائى وينے لگے۔

البتہ وہ شخص جو دن کے طویل ہونے کی وجہ سے روزہ نہ رکھ سکتا ہو' یا آثار و علامات سے یا تجربہ سے یا کسی معترماہرڈاکٹر کے بتانے سے یا اپنے گمان غالب سے بیہ جانتا ہو کہ روزہ رکھنا اس کی ہلاکت کا یا شدید مرض میں مبتلا ہو جانے کا سبب بن سکتا ہو ہائے گا' یا اس کی شفایابی کمزور پڑجائے گی' تو ایسا شخص روزہ نہ رکھے' اور ان کے بدلے دو سرے مہینہ میں'جس میں اس کے لیے روزہ رکھنا ممکن ہو' قضا کرلے' اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُ فَلْيَصُتُ أَوْمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُ وَلَيْصُتُ أَوْمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَ أُخَدُّ ﴾ وقول المقرود : ١٨٥)

جو شخص رمضان کامهینه پائے وہ اس کا روزہ رکھے 'اور جو مریض ہویا سفر میں ہو وہ دو سرے دنول میں گنتی پوری کرے۔

نیزاللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ لَا يُكِلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسَعَهَا ﴾ (سورة البقره: ٢٨٦) الله سمى نفس كواس كى طاقت سے زيادہ مكلف نہيں كرتا-اور فرماما:

﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ (سورة الحج: ٨٨) اوراس (الله) نے دین کے معاطم میں تم پر کوئی تنگی نہیں رکھی۔

۲ - جن ممالک میں موسم گرما میں آفتاب غروب ہی نہ ہوتا ہو اور موسم سرما میں آفتاب طلوع ہی نہ ہوتا ہو اور موسم سرما میں آفتاب طلوع ہی نہ ہوتا ہو اسی طرح وہ ممالک جہال مسلسل چھ مہینے رات اور چھ مہینے دن رہتا ہو 'وہال کے مسلمانوں کے لیے ضروری ہے کہ وہ قریب ترین ملک جہال فرض نمازوں کے او قات جدا جدا ہوں 'وہال کے او قات نماز کے پیش نظرا پی بی وقت فرض نمازوں کے او قات متعین کرلیں 'اور ہر چو ہیں گھنٹے کے اندر پانچوں فرض نمازیں ادا کریں 'کیونکہ اسراء و معراج والی حدیث میں وارد ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس امت پر ایک دن اور ایک رات میں پچاس نمازیں فرض کیں تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے رب سے امت کے لیے تخفیف کرواتے رہے 'یمال تک کہ اللہ فرایا :

''اے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) ایک دن اور رات میں اب یہ کل پانچ نمازیں ہیں' اور ہر نماز دس کے برابر ہے' گویا یہ پچاس نمازیں ہیں''

طلحہ بن عبید اللہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ علاقہ نجد سے ایک دیماتی صحابی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آئے 'جن کا سرپراگندہ تھا' ہم ان کی آواز تو سن رہے تھے گربات نہیں سمجھ پارہے تھے' یمال تک کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے قریب ہوگئے' وہ آپ سے اسلام کے بارے میں دریافت کررہے تھے' آپ

نے ان کے جواب میں ارشاد فرمایا:

"ایک دن اور رات میں پانچ نمازیں فرض ہیں"

اس دیماتی نے سوال کیا کہ کیا ان کے علاوہ بھی مجھ پر پچھ ہے؟ آپ نے فرمایا :

«نهيس' الابير كه تم نفل يرهو· `

نیز انس بن مالک رضی الله عنه کی حدیث ہے وہ بیان کرتے ہیں کہ ہم کو رسول الله صلى الله عليه وسلم سے سى چيز كے بارے ميں سوال كرنے سے منع كرديا كيا تھا' اس لیے ہماری بیہ خواہش ہوتی تھی کہ دیمات سے کوئی سمجھدار شخص آئے اور آپ سے کچھ دریافت کرے اور ہم سنیں' چنانچہ ایک مرتبہ ایک دیماتی آیا اور کما کہ اے محد (صلی الله علیه وسلم) ہمارے پاس آپ کا قاصد پنتیا اور کماکہ آپ کستے ہیں کہ الله نے آپ کو بھیجا ہے' آپ نے فرمایا: قاصد نے پیج کما۔ اس نے سوال کرتے کرتے کہا کہ آپ کے قاصد نے بیہ بھی کہا کہ ہم پر ایک دن اور رات میں پانچ نمازیں فرض میں' آپ نے فرمایا : اس نے سے کہا۔ دیماتی نے کہا : اس ذات کی قتم جس نے آپ کو بھیجا ہے کیااللہ نے آپ کواس کا تھم دیا ہے ؟ آپ نے فرمایا : ہال-نی صلی الله علیہ وسلم سے یہ بھی ثابت ہے کہ آپ نے صحابہ کرام کو مسے دجال ك بارك ميں بتايا ، تو انهول في آپ سے دريافت كياكه وہ كتنے دن زمين ير مهرك گا؟ آپ نے فرمایا: چالیس دن کین اس کا ایک دن ایک سال کے برابر ایک دن ایک ماہ کے برابر' ایک دن ایک جمعہ (یعنی ایک ہفتہ) کے برابر' اور باقی دن عام دنوں ك برابر مول كي- سوال كياكياكم الله ك رسول ! اس كاجو دن ايك سال کے برابر ہو گاکیا اس میں ایک دن کی نمازیں جارے لیے کافی موں گی؟ آپ نے فرمایا: نهیں 'بلکہ ایک ایک دن کا اندازہ کرلیا کرنا۔

اس حدیث میں آپ- صلی اللہ علیہ وسلم- نے دجال کے ظاہر ہونے کے وقت ایک سال کے برابر والے دن کو ایک دن نہیں شار فرمایا ، جس میں صرف پانچ نمازیں کافی ہوں ، بلکہ ہرچو ہیں گھنٹے میں پانچ نمازیں فرض قرار دیں ، اور یہ حکم ویا کہ لوگ این این ملکوں میں عام دنوں کے او قات کے اعتبار سے نمازوں کے او قات متعین کرلیں۔

لنذا ان ممالک کے مسلمان جن کے تعلق سے نمازوں کے او قات کے تعیین کا مسلم دریافت کیا گیاہے' ان کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنے قریب ترین ملک' جمال دن اور رات ہر چوبیں گھنٹے کے اندر مکمل ہو جاتے ہوں' اور شرعی علامتوں کے ذریعہ پٹخ وقتہ نمازوں کے او قات معروف ہوں' اس ملک کے او قات نماز کی روشنی میں نمازوں کے او قات متعین کرلیں۔

ای طرح رمضان کے روزے کا مسکلہ بھی ہے' ان کے لیے ضروری ہے کہ وہ قریب ترین ملک' جہال دن اور رات جدا جدا جو اور ہرچو بیس گھنٹے کے اندر ان کی گردش مکمل ہو جاتی ہو' اس ملک کے او قات کے اعتبار سے ماہ رمضان کی ابتدا اور اس کے اختتام' او قات سحرو افطار' نیز طلوع فجراور غروب آفتاب وغیرہ کے او قات متعین کرلیں اور روزہ رکھیں' جیسا کہ مسے دجال سے متعلق حدیث میں بات گذر چی ہے' اور جس میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرام کو اس بڑے دن میں او قات نماز کی تعیین کرنے کی کیفیت کی جانب رہنمائی فرمائی ہے' اور ظاہر بات ہے کہ او قات مسئلہ میں روزہ اور نماز کے درمیان کوئی فرق نہیں۔ واللہ ولی التوفیق' وصلی اللہ علیہ بنا مجمود آلہ وصحہ۔

سوال کے:

کیااذان شروع ہونے کے ساتھ ہی سحری کھانے سے رک جانا ضروری ہے یا اذان ختم ہونے تک کھا' پی سکتے ہیں؟

جواب :

موذن کے بارے میں اگر سے معروف ہوکہ وہ فجر طلوع ہونے کے ساتھ ہی اذان دیتا ہے تو ایسی صورت میں اس کی اذان سنتے ہی کھانے پینے اور دیگر تمام مفطرات سے رک جانا ضروری ہے 'لیکن اگر کلینڈر کے اعتبار سے خلن و تخمین سے اذان دی جائے تو ایسی صورت میں اذان کے دوران کھانے پینے میں کوئی حرج نہیں' جیسا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث ہے' آپ نے فرمایا :

"بلال رات میں اذان دیت ہیں سو کھاؤ اور پیو 'یمال تک کہ ابن ام مکتوم اذان دیس"۔

اس حدیث کے آخر میں راوی کہتے ہیں کہ ابن ام مکتوم نابینا شخص تھے' وہ اس وقت تک اذان نہیں دیتے تھے جب تک کہ ان سے بیا نہ کما جاتا کہ تم نے صبح کردی (متفق علیہ)

اہل ایمان مرد و عورت کے لیے احتیاط اس میں ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی درج ذیل احادیث پر عمل کرتے ہوئے وہ طلوع فجرسے پہلے ہی سحری سے فارغ ہوجائیں' آپ نے فرمایا :

"جو چیز تمہیں شبہ میں ڈالے اسے چھوڑ کرجو شبہ میں ڈالنے والی نہ ہو اسے لے لو"۔

## نيز فرمايا :

''جو شخص شبهات سے نیج گیااس نے اپنے دین اور اپنی عزت کو بچالیا''۔ لیکن اگر میہ بات متعین ہو کہ موذن کچھ رات باقی رہنے پر ہی طلوع فجر سے پہلے لوگوں کو آگاہ کرنے کے لیے اذان دیتا ہے' جیسا کہ بلال کرتے تھے' تو ایسی صورت میں مذکورہ بالا حدیث پر عمل کرتے ہوئے کھاتے پیتے رہنے میں کوئی حرج نہیں' یمال تک کہ طلوع فجر کے ساتھ اذان دینے والے موذن کی اذان شروع ہو جائے۔

# سوال ۸:

کیا حاملہ اور دودھ پلانے والی عورت کے لیے روزہ نہ رکھنے کی اجازت ہے اور کیا ایس عورتوں کو چھوٹے ہوئے روزوں کی قضا کرنی ہوگی' یا روزہ نہ رکھنے کے بدلے کفارہ دیناہوگا؟

#### *جواب* :

حاملہ اور دودھ پلانے والی عورتوں کا عکم مریض کا حکم ہے 'اگر روزہ رکھنا ان کے لیے بھاری ہو تو روزہ نہ رکھیں 'اور بعد میں جب وہ روزہ رکھنے کے لائق ہو جا کیں تو مریض کی طرح وہ بھی چھوٹے ہوئے روزوں کی قضا کرلیں 'بعض اہل علم کا یہ خیال ہے کہ حاملہ اور دودھ پلانے والی عورتوں کو ہردن کے بدلے ایک ایک مسکین کو کھانا کھانا ہوگا' لیکن یہ ضعیف اور مرجوح قول ہے 'صحیح بات کہی ہے کہ انہیں بھی مریض اور مسافر کی طرح چھوٹے ہوئے روزوں کی قضا کرتی ہوگی' اللہ تعالی کاارشاد ہے :

﴿ فَمَنَ كَانَ مِنْ مُلْ مَرِيضَ ہویا سفریس ہووہ دو سرے دنوں میں گنتی ہوری کرے۔

پس جو تم میں سے مریض ہویا سفریس ہووہ دو سرے دنوں میں گنتی ہوری کرے۔

انس بن مالک کعبی رضی الله عنه کی درج ذیل حدیث بھی اسی بات پر دلالت کرتی ہے جس میں میہ ذکرہے کہ رسول اللہ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا:

''الله تعالیٰ نے مسافرے روزہ کی اور آدھی نماز کی تخفیف کردی ہے اور حاملہ اور دودھ پلانے والی عورتوں سے روزہ کی'' (صحیح مسلم وسنن اربعہ)

#### سوال ۹ :

وہ لوگ جن کے لیے روزہ نہ رکھنے کی اجازت ہے مثلاً عمر رسیدہ مرد و عورت اور الیا مریض جس کے شفایاب ہونے کی امید نہ ہو' ایسے لوگوں کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے ؟ کیا روزہ نہ رکھنے کے عوض انہیں فدید دینا ہوگا؟

#### جواب :

جو شخص بردهاپ کی وجہ سے یا کسی ایس بیماری کی وجہ سے جس سے شفایاب ہونے کی امید نہ ہو' روزہ رکھنے پر قادر نہ ہو اسے ہر دن کے بدلے بصورت استطاعت ایک مسکین کو کھانا کھلانا ہوگا' جیسا کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کی ایک جماعت۔ جن میں ابن عباس رضی اللہ عنهما بھی ہیں۔ کافتوئی ہے۔

## سوال ۱۰:

حیض اور نفاس والی عورتوں کے لیے روزہ رکھنے کا کیا تھم ہے؟ اور اگر انہوں نے چھوٹے ہوئے روزوں کی قضا آئندہ رمضان تک موخر کردی توان پر کیالازم ہے؟

#### جواب:

حیض اور نفاس والی عورتوں کے لیے ضروری ہے کہ حیض اور نفاس کے وقت وہ روزہ توڑ دیں محیض اور نفاس کے وقت وہ روزہ توڑ دیں محیض اور نفاس کی حالت میں روزہ رکھنااور نماز پڑھناجائز نہیں اور نہ ہی الیمی حالت کی نماز اور روزہ صحیح ہے 'انہیں بعد میں صرف روزوں کی قضا کرنی ہوگی' نماز کی نہیں' عائشہ رضی اللہ عنها کی حدیث ہے 'ان سے سوال کیا گیا کہ کیا حالفنہ عورت نماز اور روزے کی قضا کرے ؟ تو انہوں نے فرمایا :

'' ہمیں روزوں کی قضا کرنے کا حکم دیا جاتا تھا اور نماز کی قضا کرنے کا حکم نہیں دیا جاتا تھا'' (متفق علیہ)

عائشہ رضی اللہ عنها کی بیان کردہ حدیث پر علماء۔ رحمتہ اللہ علیم۔ کا اتفاق ہے کہ حیض و نفاس والی عور توں کو صرف روزوں کی قضا کرنی ہے نماز کی نہیں۔ اور یہ اللہ سجانہ کی طرف سے ایک طرح کی رحمت اور آسانی ہے 'کیونکہ نماز ایک دن میں پانچ مرتبہ پڑھی جاتی ہے ' اس لیے نماز کی قضا ندکورہ عور توں پر بھاری تھی' اس کے برخلاف روزہ سال میں صرف ایک بار فرض ہے ' اور وہ ماہ رمضان کا روزہ ہے' اس لیے اس کے قضا میں کو کی مشقت و دشواری نہیں۔

رہا مسئلہ چھوٹے ہوئے روزوں کی قضامیں تاخیر کا' توجس عورت نے رمضان کے چھوٹے ہوئے روزوں کی قضامیں تاخیر کا' توجس عورت نے رمضان کے بعد تک موخر کردیئے' اسے قضا کرنے کے ساتھ ہی ہرروزہ کے بدلے ایک مسکین کو کھانا کھلانا ہو گااور اللہ تعالیٰ سے توبہ کرنی ہوگی' ہی تھم مریض اور مسافر کابھی ہے'اگر انہوں نے رمضان کے چھوٹے ہوئے روزے کی شرعی عذر کے بغیردو سرے رمضان کے بعد تک موخر کردیئے توانہیں قضا کرنے ساتھ ہی ہرروزہ کے بدلے ایک مسکین کو کھانا کھلانا ہو گااور اللہ سے توبہ کرنی قضا کرنے کے ساتھ ہی ہرروزہ کے بدلے ایک مسکین کو کھانا کھلانا ہو گااور اللہ سے توبہ کرنی

ہوگی'البتہ اگر مرض یا سفر دو سرے رمضان تک مسکسل جاری و بر قرار رہاتو مرض ہے۔ شفایاب ہونے اور سفرسے لوٹنے کے بعد صرف روزوں کی قضا کرنی ہوگی' ہر روزہ کے ىدلےا ىک مسكين كو كھانانہيں كھلاناہو گا۔

سوال ۱۱:

جس شخص کے ذمہ رمضان کے روزوں کی قضا ہو اس کے لیے نفلی روزے مثلاً شوال کے جھ روزے' عشرۂ ذی الحمہ کے روزے اور عاشوراء کا روزه رکھنا کیساہے؟

جواب:

جس کے ذمہ رمضان کے روزوں کی قضاہو علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق نفلی روزوں سے پہلے اس پر رمضان کے روزوں کی قضا واجب ہے کیونکہ فرائض ' نوا فل سے اہم ہیں۔

سوال ۱۲:

ایسے شخص کے بارے میں کیا تھم ہے جو مریض تھا' پھراس پر رمضان کا مہینہ بھی آیا مگروہ روزہ نہ رکھ سکا'اور رمضان کے بعد انتقال کر گیا' کیااس کی طرف سے روزوں کی قضا کی حائے گی یا مساکین کو کھانا کھلایا جائے گا؟

مسلمان اگر رمضان کے بعد بیاری کی حالت میں انتقال کر جائے تو اس پر روزوں کی قضااور مساکین کو کھانا کھلانا نہیں ہے 'کیونکہ وہ شرعاً معذور ہے' اسی طرح مسافر اگر حالت سفر میں یا سفرہے واپس آتے ہی انتقال کر جائے تو اس پر بھی روزوں کی قضا اور مسکینوں کو کھانا کھلانا نہیں ہے "کیونکہ وہ شرعاً معذور ہے۔

البتہ وہ مریض جس نے شفایاب ہونے کے بعد روزوں کی قضا کرنے میں سستی برتی کی جرانقال کر گیا یا وہ مسافر جس نے سفرے واپس آنے کے بعد روزوں کی قضا کرنے میں سستی برتی کیرانقال کر گیا ایسے لوگوں کے اقرباء کو چاہئے کہ وہ ان کی طرف سے روزوں کی قضا کریں کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

"جو شخص انقال کر گیااور اس کے ذمہ روزہ تھاتو اس کاولی اس کی طرف سے روزہ درکھے" (متفق علیہ)

لیکن اگر ان کی طرف سے کوئی روزہ رکھنے والا نہ ہو تو ان کے ترکہ میں سے ان کے ہر روزہ کے ہر کے ہیں سے ان کے ہر روزہ کے بدلے ایک مسکین کو نصف صاع 'جو تقریباً ڈیڑھ کلو ہو تا ہے' کھانا دینا ہوگا' جیسا کہ عمر رسیدہ (بو ڑھے) اور دائمی مریض کی طرف سے دیا جاتا ہے' جیسا کہ اس کی تفصیل سوال نمبرہ کے جواب میں گذر چکی ہے۔

اسی طرح حیض اور نفاس والی عورتوں سے اگر رمضان کے روزوں کی قضا میں سستی ہوئی اور پھروہ انقال کر گئیں تو اگر ان کی طرف سے کوئی روزوں کی قضا کرنے والانہ ہو تو ہرروزہ کے بدلے ان کی طرف سے ایک ایک مسکین کو کھانا کھانا ہوگا۔ مذکورہ اشخاص میں سے اگر کسی نے کوئی ترکہ بھی نہیں چھوڑا کہ جس سے مسکینوں کو کھانا دیا جاسکے تو اس کے ذمہ کچھ نہیں' اللہ تعالی کا ارشاد ہے :

﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ (حورة البقره: ٢٨١)

الله تعالی کسی نفس کواس کی طاقت سے زیادہ مکلف نہیں کر آ۔

اور فرمایا :

﴿ فَأَنَّقُوا اللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ ﴾ (سورة التغابن: ١٦)

الله سے ڈرو جتناتم میں طاقت ہو- واللہ ولی التوفیق-

سوال ۱۹۳ :

روزہ دار کے لیے رگ میں اور عضلات میں انجکشن لگوانے کاکیا تھم ہے نیزان دونوں فتم کے انجکشن میں کیا فرق ہے؟

جواب :

صیح بات یہ ہے کہ رگ میں اور عضلات میں انجکشن لگوانے سے روزہ نہیں انجکشن لگوانے سے روزہ نہیں ٹوٹنا' البتہ غذا کے انجکشن لگوانے سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے' ای طرح چیک اپ کے خون نکلوانے سے بھی روزہ نہیں ٹوٹنا' کیونکہ اس کی شکل پیھنہ لگوانے کی نہیں ہے' ہاں پیھنہ لگوانے سے علاء کے صیح ترین قول کے مطابق لگوانے والے اور لگانے والے دونوں کاروزہ ٹوٹ جاتا ہے' کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے : ویکھنہ لگانے والے اور لگوانے والے نے روزہ توڑ دیا''۔

سوال ۱۹۲ :

روزہ دار کے لیے دانت کے پیٹ (منجن) استعال کرنے 'نیز کان کے 'ناک کے اور آگر روزہ دار پیٹ کے اور آگر روزہ دار پیٹ منجن کااور ان قطروں کا پنی حلق میں ذائقہ محسوس کرے تو کیا کرے ؟ جواب :

پٹ منجن کے ذریعہ دانت صاف کرنے سے مسواک کی طرح روزہ نہیں ٹوٹنا' البتہ روزہ دار کو اس کا سخت خیال رکھنا چاہئے کہ منجن کا پچھ حصہ پیٹ کے اندر نہ جانے پائے'لیکن غیرارادی طور پر اگر پچھ اندر چلا بھی جائے تو اس پر قضا نہیں ہے۔ اس طرح آئھ اور کان کے قطرے ڈالنے سے بھی علماء کے صبح ترین قول کے مطابق روزہ نہیں ٹوٹنا' اور اگر ان قطروں کا ذا نقد حلق میں محسوس کرے تو اس روزہ کی قضا کر لینا احوط ہے' واجب نہیں' کیونکہ آنکھ اور کان کھانے پینے کے راستے نہیں ہیں' البتہ ناک کھانے پینے کاراستہ شار ہوتی ہیں' اور اس لیے نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے :

"اور ناک میں (وضو کے وقت) خوب اچھی طرح بانی چڑھاؤ 'الا سے کہ تم روزہ ہے ہو"۔

لنذا مذکورہ حدیث نیزاس معنی کی دیگر احادیث کی روشنی میں اگر کسی نے روزہ کی حالت میں ناک کے قطرے استعال کئے اور حلق میں اس کا اثر محسوس ہوا تو اس روزہ کی قضا کرنی واجب ہے۔ واللہ ولی التوفیق۔

## سوال ۱۵ :

کسی شخص نے دانوں میں تکلیف محسوس کی اور ڈاکٹر کے پاس گیا ڈاکٹر نے دانتوں کی صفائی کردی 'یا تکلیف کی جگہ دانت میں پچھ بھردیا'یا کسی دانت کو اکھاڑ دیا' توکیااس سے روزہ پر کوئی اثر پڑتا ہے؟ اور اگر ڈاکٹر نے دانت س کرنے کا نجاشن بھی دیدیا' توکیااس سے روزہ متاثر ہوتا ہے؟

#### جواب :

سوال میں ندکورہ صورت پیش آنے سے روزہ کی صحت پر کوئی اثر نہیں پڑ آ' بلکہ یہ چیز معفوعنہ ہے' البتہ اس کے لیے یہ خیال رکھنا ضروری ہے کہ دوایا خون کا پجھ حصہ نگل نہ جائے۔ ای طرح مذکورہ انجکشن سے بھی روزہ کی صحت پر کوئی اثر نہیں

پڑتا کیونکہ یہ کھانے پینے کے حکم میں نہیں ہے اور روزہ کا صحح اور درست ہوناہی اصل ہے-

سوال ۱۲:

جس شخص نے روزہ کی حالت میں بھول کر کچھ کھا پی لیا اس کا کیا تھم ہے؟

جواب :

ایسے شخص پر کچھ نہیں' اور اس کاروزہ صحیح ہے' کیونکہ اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے:

﴿ رَبِّنَا لَا تُوَّاخِذُ نَا ٓ إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَانًا ۚ ﴾

(سورۃ البقرہ: ۲۸۲)

اے جارے رب! ہم اگر بھول گئے یا غلطی کر بیٹھے تو ہماری گرفت نہ کر۔

اس آیت کی تفییر میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صحیح حدیث ہے کہ بندے

ے جواب میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

"میں نے تمہاری بات قبول کرلی"

نیز ابو ہررہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "جس نے روزہ کی حالت میں بھول کر کچھ کھالیا' یا پی لیا' وہ اپنا روزہ بورا کرلے' کیونکہ اسے اللہ نے کھلایا اور پلایا ہے" (متفق علیہ)

اس طرح اگر کسی نے روزہ کی حالت میں بھول کر بیوی سے جماع کرلی تو نہ کورہ بالا آیت کریمہ اور حدیث شریف کی روشنی میں علماء کے صبیح ترین قول کے مطابق اس کا روزہ صبیح ہے 'نیز رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی حدیث ہے :

"جس نے رمضان میں بھول کر روزہ توڑ دیا تو اس پر نہ قضا ہے نہ کفارہ"۔ اس مدیث کی امام حاکم نے تخریج کی ہے اور صحیح قرار دیا ہے۔ اس حدیث کے الفاظ جماع اور دیگر تمام مفطرات کو شامل ہیں 'اگر روزہ دار نے بھول کر ایسا کیا ہو' اور سے اللہ تعالیٰ کی رحمت اور اس کا فضل و احسان ہے۔ فللہ الحمد والشکر علی ذلک۔

## سوال ١٤ :

اس شخص کاکیا تھم ہے جس نے رمضان کے چھوٹے ہوئے روزے قضا نہ کئے یہاں تک کہ دوسرا رمضان آگیااور اس کے پاس کوئی عذر بھی نہیں تھا'
کیاایسے شخص کے لیے روزوں کی قضااور توبہ کرلینا کافی ہے'یااس کے ساتھ ہی کفارہ بھی دینا ہوگا؟

#### : واب

ایسے شخص کے لیے چھوٹے ہوئے روزوں کی قضا کرنے کے ساتھ ہی اللہ تعالیٰ سے بچی توبہ کرنی ہوگی اور ہر روزہ کے بدلے ایک مکین کو کھانا کھلانا ہوگا، جس کی مقدار صلع نبوی۔ صلی اللہ علیہ وسلم۔ سے نصف صلع لیتی تقریباً ڈیڑھ کلو گرام غلہ مثلاً کھجور یا گیہوں یا چاول وغیرہ ہے۔ اس کے علاوہ اس پر اور کوئی کفارہ نہیں، صحابہ کرام۔ رضی اللہ عنہم۔ کی ایک جماعت جس میں عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما بھی ہیں، کا میں فتوئی ہے۔ لیکن اگر وہ کسی مرض یا سفر کی وجہ سے معذور تھی اور معذور تھا، یا عورت حمل یا رضاعت (بچہ کو دودھ بلانے) کی وجہ سے معذور تھی اور روزہ رکھنا اس کے لیے دشوار تھا، تو ایسی صورت میں چھوٹے ہوئے روزوں کی صرف قضا کرنی ہوگی۔

سوال ۱۸:

تارک نماز کے روزہ رکھنے کاکیا حکم ہے؟ اور اگر وہ روزہ رکھے توکیا اس کا روزہ درست ہے؟

جواب :

صیح بات سے ہے کہ عمد انماز ترک کرنے والا کافر ہے 'لہذا جب تک وہ اللہ تعالیٰ سے توبہ نہ کر لے اس کا روزہ اور اس طرح دیگر عبادات درست نہیں 'کیونکہ اللہ عزو جل کاارشاد ہے :

﴿ وَلَوْ اَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مِّمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ﴾ (سورة الانعام: ۸۸) اوراگر انهوں نے شرک کیا ہو تا تو وہ سب اکارت ہو جاتا ہو وہ کرتے تھے۔ نیز اس معنی کی دیگر آیات اور احادیث بھی تارک نماز کے انگال اکارت ہو جانے کی دلیل ہیں۔

الیکن کچھ اہل علم اس طرف گئے ہیں کہ تارک نماز اگر نماز کی فرضیت کا معترف ہے لیکن سستی و لاپروائی کی وجہ سے نماز چھوڑ تا ہے، تواس کا روزہ اور دیگر عبادات برباد نہیں ہوں گی، لیکن پہلا قول ہی زیادہ صحیح ہے، یعنی عمد انماز ترک کرنے والا کافر ہے، بھلے ہی وہ نماز کی فرضیت کا معترف ہو، کیونکہ اس قول پر بے شار دلا کل موجود ہیں، انہیں دلا کل میں سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کایہ ارشاد گرامی ہے :

میں 'انہیں دلا کل میں سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کایہ ارشاد گرامی ہے :

درمیان اور کفرو شرک کے درمیان اس نماز چھو ڑنے کا فرق ہے "۔

اس حدیث کو امام مسلم نے اپنی صحیح میں جابر بن عبداللہ رضی اللہ عنما کی طریق سے روایت کیا ہے۔

اور آپ- صلی الله علیه وسلم- کی بیه حدیث بھی:

"جهارے اور ان (کافروں) کے درمیان جو معاہدہ ہے وہ نماز ہے ' تو جس نے نماز چھوڑ دی اس نے کفر کیا"۔

اس حدیث کو امام احمد نیزائمہ اربعہ (ابو داود 'نسائی' ترمذی اور ابن ماجہ) نے بریدہ بن حصین اسلمی رضی اللہ عنہ کے طریق سے صحیح سند کے ساتھ روایت کیاہے۔

اس بارے میں امام ابن قیم- رحمته الله علیه- نے نماز کے احکام اور نماز چھوڑنے کے احکام پر مشتمل ایک مستقل رسالہ میں سیرحاصل گفتگو کی ہے ' بیر رسالہ بڑا مفید اور قابل مطالعہ ہے' اس سے استفادہ کرنا چاہئے۔

## سوال ١٩:

جس شخص نے رمضان کے روزہ کی فرضیت کا انکار کئے بغیرروزہ چھوڑ دیا اس کا کیا تھم ہے؟ اور جو لاپروائی برتنے ہوئے ایک سے زیادہ مرتبہ رمضان کے روزے چھوڑ دے توکیا اس کی وجہ سے وہ دائرہ اسلام سے خارج ہو جائے گا؟

#### جواب:

جس کسی نے شرعی عذر کے بغیر عمد ارمضان کا روزہ چھوڑ دیا وہ گناہ کبیرہ کا مرتکب ہوا' اس کی وجہ سے وہ علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق کافر قرار نہیں دیا جائے گا' البتہ اس کو چھوڑ ہے ہوئے روزے کی قضا کرنے کے ساتھ ہی اللہ تعالیٰ سے توبہ کرنی ہوگی۔ بے شار دلا کل سے ثابت ہو تا ہے کہ روزہ کی فرضیت کا انکار کئے بغیر محض سستی ولا پروائی کی بنا پر اگر کوئی شخص رمضان کا روزہ چھوڑ دے تو اس کی وجہ سے وہ کافر شار نہیں ہوگا' البتہ اگر چھوٹے ہوئے روزوں کی قضا بغیر کسی شرعی عذر کے اس نے دو سرے رمضان تک موخر کردی تواسے ہرروزہ کے بدلہ ایک مسکین کو کھانا بھی کھلانا ہوگا' جیسا کہ سوال نمبرے اے جواب میں گذر چکا ہے۔

اس طرح زکاۃ نہ دینے اور استطاعت کے باوجود جج نہ کرنے کا مسلہ بھی ہے 'کہ بندہ اگر ان کی فرضیت کا مشکر نہ ہو تو اس کی وجہ سے وہ کافر نہیں قرار دیا جائے گا' البتہ اسے بچھلے سالوں کی زکاۃ نکالنی ہوگی اور جج کرنا ہوگا' اور ان فرائض کی ادائیگی میں جو تاخیر ہوئی ہے اس سلسلہ میں اللہ تعالیٰ سے بچی توبہ کرنی ہوگی'کیونکہ اس بارے میں جو شرعی دلاکس ہیں وہ عام ہیں' اور اس بات پر دلالت کرتے ہیں کہ بندہ

اگر زکاۃ اور جج کی فرضیت کا منکر نہ ہو تو ان کی ادائیگی نہ کرنے کی وجہ سے وہ کافر نہیں قرار دیا جائے گا' اننی دلا کل میں سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وہ حدیث بھی ہے جس میں سے ذکور ہے کہ تارک زکاۃ کو قیامت کے دن اس کے مال کے ذرایعہ عذاب دیا جائے گا' پھر جنت یا جنم کی طرف اس کا ٹھکانا دکھا دیا جائے گا۔

# سوال ۲۰:

حائضہ عورت اگر رمضان کے مہینہ میں دن میں پاک ہو جائے تو اس کاکیا

حکم ہے؟

جواب :

علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق اس عورت کو بقیہ دن کھانے پینے اور دیگر مفطرات سے رک جانا ہوگا'کیونکہ روزہ نہ رکھنے کا جو شرعی عذر تھا وہ زائل ہو چکا ہے' اور اسے اس دن کے روزہ کی قضا بھی کرنی ہوگی' بیر مسئلہ اسی طرح ہے کہ آگر دن میں رمضان کے چاند کی رویت ثابت ہو جائے تو جمہور اہل علم کے نزدیک مسلمان اس دن کھانے پینے اور دیگر مفطرات سے رک جائیں گے اور بعد میں اس دن کے روزہ کی قضا کریں گے' اور اسی طرح مسافراگر دن میں سفرسے وطن والیس آجائے تو علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق وہ بقیہ دن کھانے پینے اور دیگر مفطرات سے رک جائے گا'کیونکہ سفرکا تھم اب ختم ہو چکا'کین بعد میں اسے اس دن کی قضا کرنی ہوگی۔ جائے گا'کیونکہ سفرکا تھم اب ختم ہو چکا'کین بعد میں اسے اس دن کی قضا کرنی ہوگی۔ واللہ ولی التوفیق۔

## سوال ۲۱:

روزہ دار کے جسم سے اگر خون نکل جائے ، مثلاً نکسیروغیرہ پھوٹ جائے تو

اس کاکیا تھم ہے؟ اور کیا روزہ دار کے لیے روزہ کی حالت میں اپنے خون کے کچھ حصہ کاصدقہ کرنایا چیک اپ کے لیے خون نکلوانا جائز ہے؟

#### جواب :

روزہ دار کے جسم سے اگر خون نکل جائے' مثلاً نکسیر پھوٹ جائے یا استحاضہ ہو جائے تو اس سے روزہ پر کوئی اثر نہیں پڑتا' البتہ حیض اور نفاس آنے سے نیز پھنہ لگوانے سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے۔

بوقت ضرورت چیک اپ کے لیے خون نکلوانے میں کوئی حرج نہیں' اس سے روزہ پر کوئی اثر نہیں پڑ آ' البتہ روزہ کی حالت میں خون کا صدقہ (تبرع) کرنے کی بابت احتیاط اسی میں ہے کہ سے کام روزہ افطار کرنے کے بعد کیا جائے' کیونکہ اس صورت میں عمواً خون زیادہ نکالا جا آ ہے' اس لیے سے پھنہ لگوانے کے مشابہ ہے۔ واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۲۲:

کسی روزہ دار نے بیہ سمجھ کر کہ آفتاب غروب ہو چکا'یا بیہ سمجھ کر کہ ابھی صبح صادق نہیں طلوع ہوئی ہے' کچھ کھاپی لیا'یا بیوی سے جماع کر لیا تو اس کا کیا حکم ہے؟

#### جواب :

صیح بات ہیہ ہے کہ روزہ کے سلسلہ میں احتیاط برتے ہوئے اور تساہل کا سد باب کرنے کے لیے ایسے شخص کو اس روزہ کی قضا کرنی ہوگی اور بیوی سے جماع کرنے کی صورت میں جہور اہل علم کے نزدیک ظہار کا کفارہ بھی دینا ہوگا۔

## سوال ۲۳ :

جس شخص نے رمضان میں روزہ کی حالت میں بیوی سے جماع کرلیا اس کا کیا حکم ہے؟ اور کیا مسافر کے لیے روزہ نہ رکھنے کی صورت میں بیوی سے جماع کرنا جائز ہے؟

#### جواب :

جس نے رمضان میں روزہ کی حالت میں بیوی سے جماع کرلیا اور اس پر روزہ فرض تھا' تو اس پر کفارہ طمار۔ واجب ہے' ساتھ ہی اسے اس روزہ کی قضا نیز جو غلطی سرزد ہوئی ہے اس پر اللہ تعالیٰ سے توبہ کرنی ہوگ۔ لیکن اگر وہ سفر میں تھا' یا کسی ایسے مرض کا شکار تھا جس سے اس کے لیے روزہ نہ رکھنا درست ہے' تو ایسی صورت میں اسے صرف اس روزہ کی قضا کرنی ہوگ' کوئی کفارہ وغیرہ لازم نہیں ہوگا' کیونکہ مسافر اور مریض کے لیے روزہ توڑ دینا جائز ہے خواہ وہ جماع (ہمبستری) کے ذریعہ ہویا کسی اور چیز کے ذریعہ 'اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ فَمَن كَانَ مِنكُمْ مَرِيطًا أَوْعَلَى سَفْرِ فَعِلَةَ أُمِنَ أَيَّامٍ أُخَرُ ﴾ البقرو: ١٨٣) پن تم مين سے جو شخص بيار جو يا سفر پر جو وہ دو سرے دنوں ميں گنتي پوري كركے۔

اس سلسلے میں عورت کا تھم بھی وہی ہے جو مرد کا تھم ہے ' یعنی اگر وہ فرض روزہ سے تھی تو اس پر کفارہ اور قضا دونول واجب ہیں ' اور اگر سفر میں تھی یا کسی ایسے مرض کا شکار تھی جس سے اس کے لیے روزہ رکھنا دشوار تھا تو ایسی صورت میں اس پر کفارہ نہیں' بلکہ صرف اس روزہ کی قضالازم ہے۔

## سوال ۲۴۴:

تنفس (دمہ) وغیرہ کے مریض کے لیے روزہ کی حالت میں منہ میں بخاخ (اسیرے) استعال کرنے کا کیا تھم ہے؟

جواب :

مریض اگر بخاخ (اسپرے) استعمال کرنے کے لیے مجبور ہو تو جائز ہے' اللہ تعالیٰ کا ارشادے:

﴿ وَقَدْ فَصَلَ لَكُمْ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَا مَا أَضْطُرِ رَثَمْ إِلَيْكِ ﴾ (سورة الانعام: ١١٩) اور الله نے تمهارے لیے بیان کر دیا ہے جو اس نے تم پر حرام کیا ہے ' ہال مگر وہ چزیں جن کے لیے تم مجبور ہو جاؤ۔

اور اس لیے بھی بخاخ (اسپرے) کا استعال جائز ہے کہ یہ کھانے پینے کے قبیل سے نہیں' بلکہ چیک اپ کے لیے خون نکلوانے اور غیر مغذی انجاشن لگوانے کے زیادہ مشابہ ہے۔

سوال ۲۵:

روزہ دار کے لیے بوقت ضرورت بانخانہ کے راستہ سے حقنہ لگوانا کیسا ہے؟

جواب :

مریض اگر ضرور تمند ہے تو علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق مذکورہ حقنہ لگوانے میں کوئی حرج نہیں 'شخ الاسلام امام این تیمیہ۔ رحمہ اللہ - نیز دیگر بہت ہے اہل علم کا کی مسلک ہے 'کیونکہ حقنہ لگوانا کھانے پینے ہے مشابہت نہیں رکھتا۔

## سوال ۲۲:

روزہ کی حالت میں کسی کوخود بخود قے ہو جائے تواس کا کیا تھم ہے؟ وہ اس روزہ کی قضا کرے یا نہ کرے؟

#### جواب :

روزہ کی حالت میں خود بخود قے ہو جانے سے روزہ کی قضانہیں'لیکن اگر کسی نے عدا قے کیا ہے تو اسے اس روزہ کی قضا کرنی ہوگی'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے :

''جے خود بخود قے ہو جائے اس پر قضا نہیں' اور جس نے عمد أقے کی اس پر قضا ہے''۔

اس حدیث کو امام احمد نیز اصحاب سنن اربعه (ابو داود' نسائی' ترمذی اور ابن ماجه) نے ابو ہرریہ رضی اللہ عند کے طریق سے صحیح سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔

## سوال ۲۷:

گردہ کے مریض کے لئے روزہ کی حالت میں خون تبدیل کرانا کیساہے؟ وہ اس روزہ کی قضا کرے یا نہ کرے؟

## جواب:

مسئولہ صورت میں روزہ کی قضا کرنی ہوگی 'کیونکہ اس سے مریض کو تازہ خون مل جاتا ہے 'خون کے ساتھ ہی اگر اسے اور کوئی مادہ دے دیا گیا تو وہ ایک دو سرا مفطر (روزہ توڑنے والا) ثمار ہوگا۔

# سوال ۲۸ :

مرد اور عورت کے لیے اعتکاف کا کیا تھم ہے؟ اور کیا اعتکاف کرنے کے لیے روزہ شرط ہے؟ اور معتکف بحالت اعتکاف کیا کرے؟ نیز وہ اپنے معتکف (اعتکاف کی جگہ) میں کس وقت داخل ہواور کب باہر نکاے؟

#### جواب:

اعتکاف مرد اور عورت دونوں کے لیے سنت ہے'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ رمضان میں اعتکاف فرماتے تھے' اور آخیر زندگی میں صرف آخری عشرہ کا اعتکاف کرتے تھے' آپ کے ساتھ بعض ازواج مطسرات بھی اعتکاف کرتی تھیں' اور آپ کی وفات کے بعد بھی انہوں نے اعتکاف کیا۔

اعتکاف کرنے کی جگہ وہ مساجد ہیں جن میں باجماعت نماز قائم کی جاتی ہو' اعتکاف کے دوران اگر جمعہ پڑے تو افضل یہ ہے کہ جامع مسجد میں اعتکاف کیا جائے۔ اعتکاف کرنے کے لیے علماء کے صبیح ترین قول کے مطابق کوئی متعین وقت نہیں' اور نہ ہی اس کے لیے روزہ رکھنا شرط ہے' البتہ روزہ کی حالت میں اعتکاف کرنا افضل ہے۔

سنت ہے ہے کہ معتکف نے جس وقت سے اعتکاف کرنے کی نیت کی ہے اس وقت وہ اپنے معتکف (اعتکاف کی جگہ) میں داخل ہو اور جتنی دیر کے لیے اعتکاف کی نیت کی تھی وہ وقت پورا ہونے پر باہر آجائے۔ کوئی ضرورت پیش آجائے تو اعتکاف توڑ بھی سکتا ہے'کیونکہ میہ سنت ہے' اس کا پورا کرنا ضروری نہیں' البتہ اس صورت میں اعتکاف پورا کرنا ضروری ہے جب اس کی نذر مانی گئی ہو۔ نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اجاع میں رمضان کے آخری عشرہ میں اعتکاف کرنا مستحب ہے 'اور جو شخص اس عشرہ میں اعتکاف کی نیت کرے اس کے لیے مستحب یہ ہے کہ نی صلی اللہ علیہ وسلم کی اقتدا کرتے ہوئے اکیسویں رمضان کو فجر کی نماز پڑھ کر ایخ معتکف میں داخل ہو اور آخری عشرہ مکمل ہونے پر باہر آئے۔ درمیان میں اگر وہ اعتکاف توڑ دے تو اس میں کوئی حرج نہیں 'الا یہ کہ اس نے اعتکاف کرنے کی نذر مانی ہو' تو اس صورت میں اعتکاف پورا کرنا ضروری ہے' جیسا کہ اوپر فہ کور ہوا' افضل یہ ہے کہ معتکف مسجد کے اندر اپنے لئے کوئی مخصوص جگہ بنالے' باکہ ضرورت محسوس ہونے پر اس میں کچھ آرام کرسکے۔

معتکف کو کثرت سے قرآن مجید کی تلاوت کرنی چاہیے اور ذکر و اذکار اور دعا و استغفار میں مشغول رہنا چاہیے' نیز غیر ممنوع او قات میں بکثرت (نفل) نمازیں پڑھنی چاہئیں۔

معتکف کے بعض احباب و اقارب اگر اس سے طنے کے لیے آئیں اور یہ ان کے ساتھ گفتگو کرلے تو اس میں کوئی حرج نہیں' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے اعتکاف کی حالت میں بعض ازواج مطہرات- رضی اللہ عنهن- آپ سے طنے کے لیے آئیں اور آپ کے ساتھ گفتگو کرتی تھیں' ایک مرتبہ صفیہ رضی اللہ عنها آپ سے طنے کے لیے آئیں' اس وقت آپ رمضان میں اعتکاف میں تھے' جب وہ واپس جانے کے لیے آئیں' اس وقت آپ رمضان میں اعتکاف میں تھے' جب وہ واپس جانے کے لیے کھڑی ہوئیں تو آپ انہیں رخصت کرنے کے لیے مجد کے دروازہ تک تشریف لیے کھڑی ہوئیں تو آپ انہیں رخصت کرنے کے لیے مجد کے دروازہ تک تشریف لیے گئے۔

یہ واقعہ اس بات کی دلیل ہے کہ معتکف سے ملنے اور اس کے ساتھ گفتگو کر لینے میں کوئی حرج نہیں' نیز اس واقعہ میں مذکور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا فعل آپ کے

# انتهائی تواضع اور ازواج مطهرات کے ساتھ آپ کے حسن معاشرت کی دلیل ہے۔

وَ صَلِّى اللهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ وَصَحْبِهِ وَ أَتْبَاعِهِمُ بِإِحْسَانٍ إلى يَوْمِ اللَّين.

### سوال ۱:

جے کے تین اقسام کون کون سے ہیں اور ہرایک کی ادائیگی کا طریقہ کیاہے؟ نیزان تین اقسام میں سب سے افضل حج کون ساہے؟

#### جواب :

اہل علم- رحمتہ اللہ علیهم- نے حج کی تین قشمیں بیان کی ہیں' اور ان میں سے ہر قشم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صحیح احادیث سے ثابت ہے-

پہلی قتم: یہ ہے کہ صرف عمرہ کا احرام باندھ 'یعنی عمرہ کی نیت کرے اور (اَللّٰهُمُ مَّ اِنْدَ فَتَم : یہ ہے کہ صرف عمرہ کا احرام باندھ 'یعنی عمرہ کی نیت کرے اور (اَللّٰهُمُ مَّ اِنْدَ اَوْجَبُتُ عُمْرَةً ) یا (اَللّٰهُمُ آ اِنْدَ اَوْجَبُتُ عُمْرَةً ) کہ کر تلبیہ پیارے 'مشروع یہ ہے کہ عنسل کرنے 'خوشبولگانے اور ضرورت ہو تو مونچھ کا شخے 'ناخن تراشنے اور بغل کے اور زیر ناف کے بال صاف کرنے 'نیز اگر احرام باند صف والا مرد ہو تو سلے ہوئے کیڑے انار کر احرام کے کیڑے چادر اور تببند پہننے کے بعد نیت کی جائیں 'یمی افضل ہے۔

عورت کے لیے احرام کے تعلق سے کوئی خاص لباس نہیں' بلکہ وہ جس لباس میں چاہے احرام باندھ علی ہے' ہاں افضل میہ ہے کہ وہ لباس جاذب نظر' حسین و جمیل اور دکھنے والوں کے لیے باعث فتنہ نہ ہو' میں اس کے لیے افضل ہے۔

احرام باند صح وقت مردیا عورت آلله مَّمَّ لَبَّبِن کَ عُمُرَةً) کُنے کے بعد اگر یہ کمہ کے در ایش وہیں حال کے د "اگر مجھے کوئی عذر پیش آگیا تو جس جگہ عذر پیش آگے گا ہیں وہیں حال موجاوَل گا" یا یہ کھے کہ "اے اللہ! میرایہ عمل قبول فرما" یا یہ کھے کہ "اے اللہ! اس عبادت کی سمیل میری مدد فرما" تو اس طرح کے الفاظ کنے میں کوئی حرج اللہ! اس عبادت کی سمیل میں میری مدد فرما" تو اس طرح کے الفاظ کنے میں کوئی حرج

نہیں ہے۔

اگر محرم نے مشروط احرام باندھا' یعنی احرام باندھتے وقت اس نے یہ کہا کہ "اگر محرم نے مشروط احرام باندھا' یعنی احرام باندھتے وقت اس نے یہ کہا کہ "اس مجھے کوئی عذر پیش آگیا توجس جگہ عذر پیش آگ گاییں وہیں حلال ہو جاؤں گا" یا اس قتم کے کوئی اور الفاظ اس نے کے 'اور اس واقعتہ کوئی ایساعذر پیش آگیا جو اتمام جج سے مانع ہے ' تو وہ حلال ہو جائے گااور اس پر کوئی چیز واجب نہیں ہوگ' کیونکہ ضباعہ بنت زبیر بن عبد المطلب نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اپنے بیار ہونے کی شکایت کی' تو آپ نے فرمایا :

'' حج کرد اور مشروط احرام باندهو که مجھے جہاں کوئی عذر پیش آ جائے گامیں وہیں حلال ہو جاؤں گی'' (متفق علیہ)

لنذا اگر کوئی عورت عمرہ کے لیے مکہ آئے اور اسی طرح مشروط احرام باندھے 'پھر
اسے حیض آجائے اور ساتھ والے قافلہ کے انتظار نہ کرنے کی وجہ سے اپنے پاک
ہونے تک اس کا مکہ میں قیام کرنا مشکل ہو ' تو اس کے لیے یہ عذر تصور کیا جائے گا
اور وہ حلال ہو جائے گی۔ اسی طرح اگر کسی مرد کو کوئی مرض لاحق ہوگیا جو اتمام عمرہ
سے مانع ہے ' یا اس کے علاوہ کوئی بھی عارضہ لاحق ہوگیا جس کے سبب وہ اپنا عمرہ مکمل
نہیں کر سکتا' تو وہ حلال ہو جائے گا۔ یمی حکم حج کا بھی ہے جو حج کے ذکورہ بالااقسام میں
سے دو سری قتم ہے۔

دو سری قتم: یہ ہے کہ صرف ج کا احرام باندھے کی خین ج کی نیت کرے اور اَللّٰهُ مَّ لَبَّیْکَ حَجَّا، یا (اَللّٰهُ مَّ فَدُاوَجَبُتُ حَجَّا، کے الفاظ کے ساتھ تلبیہ بکارے کی ماں بھی عمرہ کی طرح مشروع کاموں مثلاً عنسل کرنے خوشبو لگانے اور سلے ہوئے کیڑے ا تارکراحرام کے کیڑے یہننے وغیرہ کے فارغ ہونے کے لگانے اور سلے ہوئے کیڑے اتارکراحرام کے کیڑے یہننے وغیرہ کے فارغ ہونے کے

بعد یہ الفاظ اپنی زبان سے ادا کرے گا' جیسا کہ عمرہ کے بیان میں اوپر مذکور ہو چکا ہے' یمی افضل ہے۔

مطلب یہ ہے کہ اس بارے میں ج کا تھم وہی ہے جو عمرہ کاہے 'کہ مسلمان مرد اور عورت احرام اس وقت باندھیں جب وہ اللہ کے مشروع کردہ کاموں سے فارغ ہو چکے ہوں' مثلاً عنسل کرنا' خوشبولگانا اور اس فتم کی دیگر ضروریات جو احرام باندھنے ہے پہلے مرد اور عورت کو پیش آسکتی ہیں۔ اگر ضرورت ہو تو جس طرح عمرہ کے لیے مشروط احرام باندھنا مشروع ہے اس طرح ج کے لیے احرام باندھتے وقت بھی یہ کمہ سکتا ہے کہ ''اگر مجھے کوئی ایسا عذر پیش آگیا جو اتمام ج سے مانع ہو تو جس جگہ عذر پیش آیا جو اتمام جے سے مانع ہو تو جس جگہ عذر پیش آیا میں وہیں طلل ہو جاؤں گا''۔

احرام کامیقات سے باندھنا واجب ہے 'احرام باندھے بغیر میقات سے آگے نہیں جاسکتا' للذا اگر کوئی نجد سے یا طائف سے یا مشرق کی طرف سے آئے تو اسے طائف کی میقات ''سیل'' (وادی قرن) سے احرام باندھنا ہوگا' اگر کوئی شخص میقات سے پہلے احرام نہ باندھا افضل احرام باندھ لے تو یہ کفایت کر جائے گا' لیکن میقات سے پہلے احرام نہ باندھانا فضل ہے ' یعنی سنت بہی ہے کہ احرام پہلے نہ باندھے' بلکہ میقات پہنچنے تک موخر رکھ' کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے میقات ہی سے احرام باندھاقا۔

کوئی شخص اگر اپنے گھر ہی ہے عنسل کرکے 'خوشبولگا کر اور دیگر مشروع کام مثلاً مونچھ کاٹنے وغیرہ سے فارغ ہوکر نگلے 'یا موقع پاکر راستہ میں ان کاموں سے فارغ ہوجائے 'توبیہ کفایت کرجائے گابشر طیکہ احرام باندھنے کاوقت قریب ہو۔

جمہور اہل علم اس طرف گئے ہیں کہ احرام باندھنے سے پہلے دو رکعت نماز پڑھنا متحب ہے' ان کی دلیل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بیہ حدیث ہے جس میں آپ "میرے پاس میرے رب کا فرستادہ (فرشتہ) آیا اور کما کہ اس مبارک وادی میں نماز پڑھو اور کمو کا ایک ساتھ تلبیہ پارو (صیح بخاری)- اور یہ واقعہ وادی ذوالحلیفہ میں پیش آیا تھا-

نیز رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ظهر کی نماز ادا کرنے کے بعد احرام باندھاتھا' اور بیہ بھی اس بات کی دلیل ہے کہ نماز کے بعد احرام باندھناافضل ہے۔

ندکورہ قول درست ہے 'لیکن واضح رہے کہ احرام کی دو رکعت نماز کی مشروعیت پر کوئی واضح دلیل یا صحیح حدیث موجود نہیں 'اس لیے اگر کوئی شخص دو رکعت نماز پڑھ کر احرام باندھ تو اس میں کوئی حرج نہیں 'ادر اگر وضو کرکے دو رکعت تحیۃ الوضوء پڑھ کر احرام باندھ لے تو بھی کانی ہے۔

تیسری قتم: یہ ہے کہ جج اور عمرہ کا ایک ساتھ احرام باندھے 'یعنی جج اور عمرہ کی ایک ساتھ نیت کرے اور راللّہ ہم گہ بیک عُمرَدَ ہُو حَجَدًا یا (حَجَّ وَعُمْرَ ہُ وَ عَمْرَ اَللّہ بیک عَمْرَ اَللّہ بیک عَمْرَ اَستہ میں عمرہ کے ساتھ البیہ پکارے 'پھر راستہ میں عمرہ کے ساتھ جج بھی شامل کرلے اور طواف شروع کرنے سے پہلے پہلے جج کا تلبیہ بھی پکار لے۔ اور جج کی یہ تیسری قتم " جج قران" کملاتی ہے 'جس کا مطلب جج اور عمرہ کا ایک ساتھ ادا کرنا ہے 'نبی کریم صلی الله علیہ وسلم نے ججۃ الوداع کے موقع پر " جج قران" بی کا احرام باندھا تھا' اور عمرہ اور جج کا ایک ساتھ تلبیہ پکارا تھا' اور ہدی کے جانور اپنے ساتھ لائے تھے' جیسا کہ انس اور ابن عمر رضی اللہ عنم وغیرہم کی حدیث سے عابت ہوتا ہے۔ اس لیے ہدی کے جانور ساتھ لانے والے کے لیے حدیث سے خابت ہوتا ہے۔ اس لیے ہدی کے جانور ساتھ لانے اس کے لیے " جج قران" بی افضل ہے' البتہ جو شخص ہدی ساتھ نہ لائے اس کے لیے " جج

تمتع "(یعنی عمرہ سے حلال ہونے کے بعد حج کا احرام باندھنا) افضل ہے 'نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے مکہ مکرمہ میں داخل ہونے اور طواف اور سعی سے فارغ ہونے اللہ علیہ وسلم کے مکہ مکرمہ میں داخل ہونے اور طواف اور سعی سے فارغ ہونے کے بعد یمی بات طے پائی 'اور جن صحابہ نے "حج قران" یا "حج افراد" کا احرام باندھا تھا آپ نے اشیں حکم دیا کہ وہ اپنے احرام کو عمرہ سے بدل دیں 'چنانچہ انہوں نے طواف کیا 'سعی کی 'بال کوائے اور پھر حلال ہوگئے۔ اس سے ثابت ہوا کہ ہدی کا جانور ساتھ نہ لانے والے کے لیے "حج تمتع" افغل ہے۔

جج قران یا افراد کا احرام باندھنے والاجب اپنے احرام کو عمرہ سے بدل دے تو وہ معتبع شار ہوگا، جس شخص نے جج افراد یا قران کی نیت کی ہو اور اس کے پاس ہدی کا جانور نہ ہو تو اس کے لیے مشروع سے ہے کہ وہ طواف اور سعی کرکے اور بال کوا کر حلال ہو جائے اور متمتع بن جائے 'جیسا کہ صحابہ کرام - رضی اللہ عنہم نے فرمایا اللہ علیہ وسلم کے حکم سے کیا تھا' نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا

"جو بات مجھے بعد میں معلوم ہوئی وہ اگر پہلے معلوم ہو جاتی تو ہدی کا جانور میں ساتھ نہ لا آباور اینے احرام کو عمرہ سے بدل دیتا"

عمرہ کرنے والا اگر تج کا ارادہ نہیں رکھتا تو وہ صرف معتمر کہلائے گا' اے متمتع بھی کہا جا سکتا ہے جیسا کہ بعض صحابہ کے کلام میں استعال ہوا ہے' گرفتہاء کی اصطلاح میں ایسا شخص جو موسم جج مثلاً شوال یا ذی قعدہ میں مکمہ آئے اور عمرہ کرکے اپنے وطن واپس چلا جائے معتمر ہی کہلائے گا' ہاں اگر وہ جج کی نیت کرکے مکمہ میں ٹھر جائے تو متمتع شار ہوگا' اسی طرح جو شخص رمضان میں یا کسی اور مہینہ میں عمرہ کے لیے مکمہ آئے وہ بھی معتمر کہلائے گا' عمرہ کے معنی بیت اللہ کی زیارت کے ہیں۔

حاجی اس صورت میں متمتع کملائے گاجب وہ رمضان کے بعد موسم جج میں عمرہ کرے اور چھر کے بعد موسم جج میں عمرہ کرے اور چھر کے کا وقت ہونے پر جج کرے ' جیسا کہ اوپر بیان ہوا۔ اسی طرح جس نے ''جج قران'' کا احرام باندھا اور احرام کو فنخ کئے بغیر جج کے لیے احرام ہی کی حالت میں باتی رہا' وہ بھی متمتع کملائے گا اور وہ اللہ تعالیٰ کے اس تھم کے ضمن میں شامل ہے :

﴿ فَهَنَ نَمَنَعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْمَنِحَ فَهَا اَسْتَيْسَرَ مِنَ اَلْهَانِيَ ﴾ (سورة البقرة : 191)

پس جو شخص عمره کو جج سے ملاکر تہتع کرنا چاہے تو جو میسر آئے قربانی کرے۔

اس آبیت سے معلوم ہوا کہ قارن کو متبتع کہا جا سکتا ہے 'نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اصحاب کے یمال کی بات معروف بھی تھی 'چنانچہ ابن عمر رضی اللہ عنما کی صدیث ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے عمرہ کو جج سے ملاکر تمتع فرمایا ہے ' طلائکہ آپ نے جج قران کا احرام باندھا تھا۔ لیکن فقهاء کی اصطلاح میں متبتع وہ شخص ہے جو عمرہ کرکے حلال ہو جائے 'پھر مثلاً ۸ / ذی الحجہ کو جج کا احرام باندھ کر جج کرے ' اور اگر جج اور نے مال نہ ہوتو قارن کے اور نے میں عمرہ کرکے حلال نہ ہوتو قارن کہائے گا 'لیکن اگر مطلب اور عمرہ واضح ہوتو اصطلاح میں کوئی جھڑا نہیں۔
قارن اور متمع دونوں کے احکام ایک ہیں 'چنانچہ دونوں کو ''ہدی'' قربان کرنی ہوگ'

قارن اور مع دو لول لے احکام ایک ہیں ؛ چنانچہ دو لول لو "بہدی" فرمان کری ہوئی اور بہدی میں میں اور میں اور میں اور بہدی میں میں اور بہدی میں اور میں اور میں اور میں اور میں اور میں اور میں ہوئی اور کیل دس دن) روزہ رکھنا ہوگا 'اسی طرح ہرائیک کو متمتع بھی کہا جا سکتا ہے 'البت صفا اور مروہ کے درمیان سعی کرنے میں دو نول کے احکام علیحدہ ہیں 'چنانچہ جمہور علماء کے نزدیک متمتع کو دو مرتبہ سعی کرنی ہوگی 'ایک سعی طواف عمرہ کے ساتھ اور دو سری طواف جے کے ساتھ اور دو سری طواف جے کے ساتھ و ابن عباس رضی اللہ عنهماکی حدیث سے ثابت ہو تا ہے طواف جے کے ساتھ و بیت ہو تا ہے

کہ جن صحابہ نے جج تمتع کیا تھا اور عمرہ کرکے حلال ہوگئے تھے انہوں نے دوبارہ سعی کی تھی' ایک طواف عمرہ کے ساتھ اور دو سری طواف حج کے ساتھ' اور کیی جمہور اہل علم کامسلک ہے۔

البتہ قاران کے لیے صرف ایک سعی کافی ہے 'یہ سعی اگر اس نے طواف قدوم کے ساتھ کرلی تو کبھی کافی ہے ' کے ساتھ کرلی تو کافی ہے 'اور اگر مو خر کرکے طواف جج کے ساتھ کی تو بھی کافی ہے ' یمی قول معتبر ہے اور جمہور اہل علم کا مسلک بھی ہی ہے 'یعنی متمتع کو دو مرتبہ سعی کرنی ہوگی اور قاران کو صرف ایک مرتبہ 'جے وہ چاہے تو طواف قدوم کے ساتھ ہی کرلے اور ہی افضل بھی ہے 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسا ہی کیا تھا' یعنی آپ نے طواف کیا اور اس کے ساتھ ہی سعی بھی کرلی' اور آپ کا یہ طواف طواف قدوم تھا' کیونکہ آپ قاران تھے۔ اور اگر چاہے تو سعی کو مو خر کرکے طواف جج کے ساتھ کرے' اور یہ اللہ تعالیٰ کی جانب سے بندول کے لیے رحمت اور ایک طرح کی آسانی ہے' والحمد للہ۔

یماں پر ایک مسکلہ اور ہے جس کے تعلق سے سوال اٹھ سکتا ہے 'وہ یہ کہ متمتع اگر عمرہ کرکے سفر کرجائے تو کیادم دینا (ہدی ذرج کرنا) اس سے ساقط ہو جائے گا؟ تو اس بارے میں علاء کے درمیان اختلاف ہے ' ابن عباس رضی اللہ عنما کا معروف قول یہ ہے کہ متمتع سے دم دینا کسی بھی حال میں ساقط نہیں ہوگا' خواہ وہ اپنے اہل و عیال کے پاس سفر کرجائے یا کہیں اور 'کیونکہ متمتع پر دم واجب ہونے کے دلا کل عام ہیں۔ کے پاس سفر کرجائے یا کہیں اور 'کیونکہ متمتع پر دم واجب ہونے کے دلا کل عام ہیں۔ اور اہل علم کی ایک جماعت کا خیال ہیہ ہے کہ متمتع اگر عمرہ سے فارغ ہو کر قصر کی مسافت تک سفر کر جائے ' پھر جج کا احرام باندھ کر لوٹے تو وہ مفرد شار ہوگا اور دم دینا اس سے ساقط ہو جائے گا۔

اہل علم کی ایک تیسری جماعت اس طرف گئ ہے کہ متنع ہے دم صرف اس صورت میں ساقط ہوگا جب وہ عمرہ سے فارغ ہوکر اپنے اہل و عیال کے پاس چلا جائے ' بین قول حضرت عمراور ان کے بیٹے عبداللہ رضی اللہ عنماسے بھی مروی ہے کہ متنع اگر عمرہ سے فارغ ہونے کے بعد سفر کرکے اپنے اہل و عیال کے پاس چلا جائے ' پھر جج کے لیے واپس مکہ آئے ' تو وہ مفرد شار ہوگا اور اسے دم نہیں دینا ہوگا ' کین اگر اہل وعیال کے پاس جانے کے علاوہ کہیں اور جائے ' مثلاً عمرہ اور جج کے درمیان مدینہ چلا جائے یا جدہ یا طائف چلا جائے تو اس سفر کی وجہ سے وہ جج تمتع کے حکم سے باہر نہیں ہوگا۔

دلیل کی رو ہے ہی آخری قول ہی زیادہ واضح اور صحیح معلوم ہو تا ہے ' یعنی عمرہ اور جے کے درمیان اس قتم کے سفر کی وجہ سے متمتع ''جج تمتع '' کے حکم سے خارج نہیں ہوگا' بلکہ وہ متمتع شار ہوگا اور اسے دم دینا ہوگا' بھلے ہی عمرہ سے فارغ ہونے کے بعد اس نے مدینہ یا جدہ یا طائف کا سفر کیا ہو' ہاں اس صورت میں وہ مفرد مان لیا جائے گاجب وہ سفر کرکے اپنے اہل و عیال کے پاس چلا جائے اور پھر میقات سے جج کا احرام باندھ کر مکہ لوٹے' جیسا کہ حضرت عمراور ان کے بیٹے عبداللہ رضی اللہ عنماکا قول ہے' کیونکہ بال بچوں کے پاس سفر کر جانے سے عمرہ اور جج کے درمیان تعلق باقی نہیں رہ جائے۔

بہرحال' احتیاط اسی میں ہے کہ اختلاف سے بچتے ہوئے' جیسا کہ ابن عباس رضی اللہ عنما کا مسلک ہے' ہر صورت میں دم دے' بھلے ہی عمرہ کے بعد سفر کرکے وہ اپنے اہل و عیال کے پاس گیا ہو' اسی طرح جو لوگ قصر کی مسافت تک سفر کر جانے سے دم ساقط مانتے ہیں ان کے نزدیک بھی احتیاط اسی میں ہے کہ اختلاف سے بچتے ہوئے وہ

دم دے اور پوری سنت ادا کرے 'بصورت استطاعت نہی بهتراور افضل ہے 'اور دم دینے کی استطاعت نہ ہونے پر تین دن ایام جج میں اور سات دن وطن واپس ہو کر (کل دس دن) روزہ رکھے 'جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ فَنَ تَمَنَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْمَنِيِّ فَهَا اَسْتَيْسَرَ مِنَ الْمَدَيُّ ﴿ (سورة البقره: ١٩٦) پس جو شخص عمره کو ج سے ملاکر تمتع کرنا چاہے تو جو میسر آئے قربانی کرے۔ الله تعالیٰ کابید ارشاد متمتع اور قارن سب کو شامل ہے 'کیونکمہ قارن کو بھی متمتع کہا

جاتا ہے 'جیسا کہ اوپر مذکور ہو چکا ہے۔ واللہ ولی التوفیق -

### سوال ۲:

ایک شخص نے جج کے کسی مہینہ مثلاً ذی القعدہ میں عمرہ کیا' پھر مکہ سے مدینہ چلا گیا اور جج کا وقت آنے تک وہیں ٹھہرا رہا' کیا ایسے شخص کے لیے جج تمتع کرنا ضروری ہے' یا اسے اختیار ہے کہ حج کی تین قسموں میں سے جو چاہے ادا کرلے؟

### جواب :

ایسے شخص کے لیے ج متع کرنا ضروری نہیں 'اب اگر وہ چاہے کہ دو سرا عمرہ کرکے متع ہو جائے۔ ان اوگوں کے مسلک کے مطابق جو کہتے ہیں کہ سفر کرنے سے ج متع منقطع ہو جاتا ہے۔ تو ایسا کر سکتا ہے 'اور اس نے عمرہ کے ساتھ وہ متع ہو جائے گا'البتہ اگر اس نے مدینہ منورہ سے (احرام باندھ کر) عمرہ اداکیا' پھراس کے بعد ج کیا' تو تمام اہل علم کے نزدیک اس پر دم واجب ہوگا اور وہ متع مانا جائے گا۔ لیکن اس اگر وہ چاہے کہ صرف ج کرکے واپس ہو جائے تو ایسا بھی کر سکتا ہے' لیکن اس صورت میں یہ اختلاف ہے کہ وہ ہدی قربان کرے گایا نہیں؟ ویسے صحیح یمی ہے کہ اسے ہدی قربان کرنے گایا نہیں؟ ویسے صحیح یمی ہے کہ اسے ہدی قربان کرنے گایا نہیں؟ ویسے صحیح یمی ہے کہ اسے ہدی قربان کرنے گایا نہیں؟ ویسے صحیح کمی ہے کہ اسے مدی قربان کرنے مطابق عمرہ کے بعد مدینہ جانے سے ج تمتع منقطع نہیں ہو گا۔

### سوال ۳:

جو شخص جج یا عمرہ کا تلبیہ پکارنے کے بعد میقات سے آگے بڑھ گیااور کوئی شرط نہیں باندھی' پھراسے کوئی عارضہ مثلاً مرض وغیرہ لاحق ہو گیا جو جج یا عمرہ

# کی ادائیگی سے مانع ہے ' توالی صورت میں اسے کیا کرنا چاہیے ؟ جواب :

ایسا شخص محصر مانا جائے گا'اگر اس نے احرام کے وقت کوئی شرط نہیں باند تھی تھی' پھراسے کوئی عارضہ پیش آگیا جو ج یا عمرہ کی پنجیل سے مانع ہے' تو اگر وہ اس امید پر رک سکتا ہو کہ شاید بیہ عارضہ دور ہو جائے اور وہ اپنانج یا عمرہ مکمل کرلے تو رکارہے گا' اور اگر اس کے لیے رکنا ممکن نہ ہو توضیح مسلک کے مطابق وہ محصر شار ہوگا' اور محصر کے متعلق اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ فَإِنْ أَحْصِرَ ثُمْ فَا أَسْتَيْسَرَ مِنَ الْمَدِّيُّ ﴾ (مورة البقره: ١٩٧)

اگرتم رائے میں روک دیئے جاؤ توجو ہدی میسر ہو (قربانی کرو)-

صیح قول کے مطابق "احصار" دشمن کے ذریعہ بھی ہو تاہے اور اس کے علاوہ بھی ' لہذا جو شخص راستہ میں روک دیا جائے وہ ہدی قربان کرے اور حلق یا قصر کروا کر حلال ہو جائے 'محصر کا یمی حکم ہے کہ وہ جس جگہ روکا گیاہے وہیں ایک جانور قربان کرے 'خواہ حدود حرم میں ہو یا اس سے باہر' اور اس کا گوشت وہیں کے فقراء میں تقسیم کر دے 'اگر وہاں فقراء نہ ہوں تو وہ گوشت حرم کے فقراء کو یا بعض دیمات کے فقراء کو پہنچا دے 'اور پھر حلق یا قصر کروا کر حلال ہو جائے 'اور اگر قربانی کا جانور میسرنہ ہو تو دس دن روزہ رکھے 'پھر حلق یا قصر کروائے اور حلال ہو جائے۔

### سوال ۴ :

 حلال ہونے کے بعد جب مکہ سے جج کا احرام باندھے تواہے کیا کرنا ہو گا؟

جواب :

ندکور شخص نے احرام باندھتے وقت اگر عمرہ کی نیت کی تھی لیکن تابید پکارنا بھول گیا' حالانکہ اس کی نیت عمرہ کی تھی' تو وہ تابید پکارنے والوں کے حکم میں ہے' چنانچہ وہ طواف اور سعی کرے' اور قصر کرائے اور پھر حلال ہو جائے' راستہ میں اسے تابید پکارنا چاہئے' لیکن اگر نہیں پکارا تو اس پر کوئی چیزواجب نہیں' کیونکہ تابید پکارنا سنت موکدہ ہے' للذا وہ طواف کرے' سعی کرے' قصر کرائے اور اسے عمرہ بنا لے' کیونکہ اس کی نیت عمرہ کی تھی۔

لیکن اگر اس نے احرام کے وقت جج کی نیت کی تھی' اور وقت میں گنجائش ہو تو افضل میہ ہے کہ جج کو فنخ کرکے عمرہ بنا لے' اور طواف و سعی کرے' پھر قصر کراکے حلال ہو جائے' اور اس کا تھم جج تمتع کرنے والوں کا تھم ہوگا' والحمد لللہ۔

سوال ۵:

کسی شخص نے اپنی ماں کی طرف سے جج کیا' اور میقات پر اس نے جج کا تلبیہ بھی پکارا' لیکن مال کی طرف سے نہیں پکارا' اس کا کیا تھم ہے؟

جواب :

ند کور شخص کا ارادہ جب اپنی ماں کی طرف سے جج کرنے کا تھا' کیکن تلبیہ کے وقت کہنا بھول گیا تو بہتا ہے۔ وقت کہنا بھول گیا تو بیہ حج ماں کا حج شار ہوگا' کیونکہ نیت ہی زیادہ قوی مانی جاتی ہے' رسول اللہ صلی اللہ علیہ سلم کاارشاد ہے :

''یقبیناً اعمال کا دارو مدار نیتوں پر ہے''

لندا جب اس کے سفر کا مقصد مال یا باپ کی طرف سے جج کرنا تھا' پھر احرام کے وقت مال یا باپ کی طرف میں کی طرف میں کی طرف سے تلبید پکارنا بھول گیا' تو مال یا باپ یا جس کسی کی طرف سے بھی جج کرنے کی نیت تھی اس کا جج شار ہوگا۔

سوال ۲:

عورت کے لیے موزے اور دستانے میں احرام باندھنا کیسا ہے؟ اور جس کپڑے میں وہ احرام باندھ چکی ہے کیااس کا نکالناجائز ہے؟

جواب :

عورت کے لیے موزے یا جوتے میں احرام باندھنا افضل اور زیادہ پردے کا ذریعہ ہے' اور اگر کشادہ کپڑے میں احرام باندھ لے تو بھی کافی ہے' موزے بہن کر احرام باندھنے کے بعد اگر موزے اثار دے تو اس میں کوئی حرج نہیں' جس طرح کہ مرد جوتے بہن کر احرام باندھے' پھر جب جاہے جوتے اثار دے تو اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔

البتہ عورت دستانے میں احرام نہیں باندھ کتی 'کیونکہ محرم عورت کو دستانے استعال کرنے سے منع کیا گیا ہے' اس طرح اس کے لیے چرے پر نقاب جیسے برقع وغیرہ ڈالنا بھی درست نہیں' کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے منع فرمایا ہے' ہاں غیر محرم (اجنبی) مردول کی موجودگی میں نیز طواف اور سعی کے دوران اس کے لیے چرے پر اوڑھنی ڈالنا یا پردہ کرنا ضروری ہے' عائشہ رضی اللہ عنہا کی حدیث ہے' وہ بیان کرتی ہیں کہ سوار ہمارے پاس سے گذرتے تھے اور ہم لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ تھے' پس جب سوار ہمارے سامنے پہنچتے تو ہم

میں سے ہرعورت اپنے سرے پردہ گرا کر چمرہ ڈھک لیتی' اور جب وہ ہمارے پاس سے گذر جاتے تو ہم اپنے چرے کھول لیتیں (سنن ابی داود و سنن ابن ماجہ)

مرد کے لیے احرام کی حالت میں خف (موزے) کا پیغنا جائز ہے ' بھلے ہی وہ ٹخنول کے بیچے سے کاٹ مرد کے لیے احرام کی حالت میں خف (موزے کے نیچے سے کاٹ دینا ضروری ہے 'لیکن صحح بات ہے ہے کہ جوتے نہ ملنے کی صورت میں خفین (موزوں) کا ٹخنوں کے بیچے سے کاٹنا ضروری نہیں 'کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے عرفہ میں لوگوں کو خطبہ دیا تو ارشاد فرمایا :

''جو تهبند نه پائے وہ پائجامہ پہن لے' اور جو جوتے نه پائے وہ خف (موزے) پہن لے'' (متفق علیہ)

اس حدیث میں رسول الله صلی الله علیه وسلم نے موزوں کو مخنوں کے بنچ سے کا تئے کا حکم نہیں دیا'اس سے ابت ہو آہے کہ کا نئے والا حکم منسوخ ہے۔ والله ولی التوفق۔

سوال کے :

کیااحرام کی نیت زبان سے بول کر کی جائے گی؟ اور اگر کوئی شخص دو سرے کی طرف سے حج کر رہا ہو تو کس طرح نیت کرے؟

### جواب :

نیت کی جگہ دل ہے 'اور اس کا طریقہ یہ ہے کہ آدمی اپنے دل میں یہ نیت کرے کہ وہ فلال شخص کی طرف سے 'یا اپنے بھائی کی طرف سے 'یا فلال بن فلال کی طرف سے 'یا اپنے بھائی کی طرف سے 'یا فلال بن فلال کی طرف سے آللّٰ ہُمّ اَلَیْکَ حَجَّا عَنْ فُلانِ یا

(لَبَيْتِكَ عُمْرَةً عَنُ فُلاَنٍ) كمنا مستحب ہے 'لینی اپنے باپ یا جس فلال کی طرف سے جے کی نیت ہو اس کا نام لے ' ٹاکہ دل کی نیت کو الفاظ کے ذریعہ موکد کردے 'کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جج اور عمرہ کی الفاظ کے ساتھ نیت کی ہے ' اس لیے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع میں زبان سے جج اور عمرہ کی نیت کرنا مشروع ہے ' اس طرح صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے بھی آپ کے سکھلائے ہوئے طریقہ کے مطابق زبان سے نیت کی ہے ' چنانچہ وہ بلند آواز سے تلبیہ پکارتے شے 'سنت یہی ہے ' کین اگر کوئی شخص بلند آواز سے نیت نہ کرے اور صرف دل کی نیت پر اکتفا کر لے تو ہم کافی ہے۔

دوسرے شخص کی طرف سے جج کرنے کی صورت میں آدمی ای طرح اعمال جج ادا کرے گاجس طرح انجال جج ادا کرے گاجس طرح اپنی طرف سے جج کرتا ہے ، وہ اسی طرح مطلق تلبیہ پکارے گاگویا اپنی طرف سے جج کر رہا ہو ، فلال یا فلال کا نام ذکر کرنے کی ضرورت نہیں ، لیکن اگر وہ فلال کا نام لینا چاہے تو شروع تلبیہ میں نام لینا افضل نے ، یعنی شروع شروع میں جب احرام باندھ رہا ہو اس وقت (لَبَيْنِ کُوَ حَجَّاً عَنُ فُلاَنِ یا الْبَیْنِ کُو عُمْرَةً وَحَجَّاً عَنُ فُلاَنِ یا الْبَیْنِ کُو عُمْرَةً وَحَجَّاً عَنْ فُلاَنِ یا الْبَیْنِ کُو عُمْرَةً وَحَجَّاً عَنْ فُلاَنِ کے گا'اس کے بعد دیگر تجاج اور معتمرین کی طرح بالکل اس طرح مسلل تلبیہ پکار تا رہے گاگویا وہ اپنی طرف سے تلبیہ پکار رہا ہو ،

البَّيْكَ اللَّهُمُّ لَبَيْكَ البَّيْكَ لا شَرِيُكَ لَكَ لَبَيْك النَّهُ الْحَمُدَ وَالنَّعُمَةَ لَكَ وَالنَّعُمَةَ لَكَ وَالنَّعُمَةَ لَكَ اللَّهُمُّ لَبَيْك اللَّهُمُّ لَبَيْك اللَّهُمُّ لَبَيْك اللَّهُمُّ لَبَيْك اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

سوال ۸:

جو شخص کسی کام سے مکہ آئے اور پھراسے حج کرنے کاموقع مل جائے' تو

کیاوہ اپنی قیامگاہ سے احرام باندھے گایا اسے حدود حرم سے باہر جانا ہو گا؟ جواب :

جو شخص کسی ضرورت 'مثلاً کسی قربی ہے ملاقات کرنے یا کسی مریض کی شارداری کرنے یا تجارت کی غرض سے مکہ آئے اور اس کا تج یا عمرہ کرنے کا ارادہ نہ رہا ہو' پھراسے موقع مل جائے اور وہ تج یا عمرہ کرنا چاہے تو جج کا جس جگہ مقیم ہے وہیں سے احرام باندھے گا'خواہ مکہ میں مقیم ہو یا مکہ کے مضافات میں۔ اور جب عمرہ کرنا چاہے تو اس کے لیے سنت بلکہ واجب ہے کہ حدود حرم سے باہر مقام تتعیم یا جعرانہ یا کمیں اور جاکر وہاں سے عمرہ کا احرام باندھے 'کیونکہ جب عائشہ رضی اللہ عنما نے عمرہ کرنے کا ارادہ ظاہر کیا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے تھم دیا کہ وہ مقام تتعیم جاکر وہاں سے احرام باندھیں 'اور ان کے بھائی عبدالرحمٰن سے فرمایا کہ وہ انہیں حدود عمرہ سے باہر مقام تتعیم علیہ کہ مورکز نا چاہے۔ اور جو جج کرنا چاہے وہ جس جگہ مقیم ہے وہیں سے احرام باندھ کر تبیہ عمرہ کرنا چاہے۔ اور جو جج کرنا چاہے وہ جس جگہ مقیم ہے وہیں سے احرام باندھ کر تبیہ کیارنا شروع کر دے گا' فواہ وہ حدود حرم کے اندر مقیم ہو یا اس سے باہر' جیساکہ اوپر کار ہوا۔

سوال ٩:

کیا احرام باندھتے وقت دو رکعت نماز پڑھنی واجب ہے؟

جواب :

احرام کے لیے دو رکعت نماز پڑھناواجب نہیں' بلکہ اس کے متحب ہونے کے بارے میں علماء کا اختلاف ہے' چنانچہ جمہور کامسلک یہ ہے کہ احرام باندھتے وقت دو رکعت نماز پڑھنامستحب ہے کی عنی وضو کرے اور دو رکعت نماز پڑھے کیر احرام باندھے ان کی دلیل ہے ہے کہ حجۃ الوداع کے موقع پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے نماز کے بعد احرام باندھا تھا کینی آپ نے ظہر کی نماز ادا فرمائی اور اس کے بعد احرام باندھا نیز آپ نے فرمایا :

"میرے پاس میرے رب کا فرستادہ (فرشتہ) آیا اور کھا کہ اس مبارک وادی میں نماز پڑھو اور کھو: حج کے ساتھ عمرہ بھی" (بینی حج اور عمرہ کاایک ساتھ تلبیبہ بکارہ)

ند کورہ واقعہ اور حدیث احرام کی دو رکعت نماز کے مشروع ہونے کی دلیل ہے' جمہور اہل علم کا یمی مسلک ہے۔

اور بعض دیگر اہل علم کاخیال ہے ہے کہ احرام کی دو رکعت نماز کے بارے میں کوئی صریح دلیل موجود نہیں'کیونکہ فہ کورہ بالا حدیث میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا بیہ ارشاد کہ ''میرے پاس میرے رب کا فرستادہ (فرشتہ) آیا اور کما کہ اس مبارک وادی میں نماز پڑھو'' یہ احرام کی دو رکعت نماز کے بارے میں صریح دلیل نہیں' بلکہ اس میں اس بات کا بھی احمال ہے کہ فرض نمازوں میں سے کوئی نماز مراد ہو'اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا فرض نماز کے بعد احرام باندھنا احرام کی دو رکعت نماز کے مشروع ہونے کی دلیل نہیں' بلکہ اس بات کی دلیل ہے کہ اگر کسی شخص کو نماز کے بعد حج یا عمرہ کا حرام باندھنے کا موقع ملے تو یہ افضل ہے۔

سوال ۱۰:

جس شخص کو احرام کے دوران یا نماز کو جاتے ہوئے مذی یا پیشاب کے

قطرے نکلنے کا حساس ہووہ کیا کرے؟

بندۂ مومن کے لیے ضروری ہے کہ جب وہ اس فتم کی بات محسوس کرے اور نماز کاونت بھی ہو تو پیشاب یا ندی سے استنجاکرکے وضو کرلے' ندی نکلنے کی صورت میں ذکراور خصیتین کا دھلنا ضروری ہے' البیتہ پیشاب نگلنے کی صورت میں صرف ذکر کا اتنا حصہ دھلنا ہو گاجہاں تک پیشاب کے قطرے لگے ہوں' پھراگر نماز کاوقت ہو تو وضو بھی کرلے 'لیکن اگر نماز کاوقت نہ ہو تو اس کام کو نماز کاوقت ہونے تک موخر کر دینے میں کوئی حرج نہیں ہے۔ واضح رہے کہ بیر سب کام محض وسوسہ کی بنیادیر نہیں بلکہ یقین کی صورت میں کیاجائے گا'اگر بات صرف وسوسہ کی ہے تواس کا کوئی اعتبار نہیں ہوگا' ناکہ بندہ وسوسوں میں مبتلانہ رہے' کیونکہ بہت ہے لوگ وسوسہ کا شکار ہوتے ہیں اور یہ سمجھتے ہیں کہ ان کے بیشاب یا یا نخانہ کے راستہ سے کوئی چیز خارج ہوگئی ہے' حالانکہ بات الیی نہیں ہوتی' اس لیے نفس کو وسوسوں کاعادی نہیں بنانا چاہیۓ' بلکہ وسوسوں کو پس یشت ڈال دینا چاہئے ٹاکہ ان کاشکار نہ ہو' اور اگر اس طرح کا کوئی اندیشہ ہو ہی جائے تو وضو کے بعد شرمگاہ کے ارد گردیانی کا چھینٹا مار لے پاکہ وسوسول کے شرسے محفوظ رہے۔

سوال ١١:

كياد هلغ كے ليے احرام كے كبڑے تبديل كرنا جائز ہے؟

جواب:

احرام کے کپڑے دھلنے میں کوئی حرج نہیں 'اسی طرح احرام کے کپڑے تبدیل کرنے اور ان کی جگہ دو سرے نئے یا دھلے ہوئے کپڑے پہننے میں بھی کوئی حرج نہیں۔

### سوال ۱۲:

نیت کرنے اور تلبیہ پکارنے سے پہلے احرام کے کیڑے میں خوشبولگانا کیما

?~

### جواب :

احرام کے کیڑے چادر اور تہبند میں خوشبولگانا درست نہیں 'ہاں بدن میں جیسے سر' داڑھی اور بغل وغیرہ میں خوشبولگانا سنت ہے' کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشادے :

"محرم کوئی ایسا کیڑا نہ پہنے جس میں زعفران یا ورس (کی خوشبو) لگی ہو" اس لیے نیت کرنے اور تلبیہ لکارنے سے پہلے صرف بدن میں خوشبو لگانا سنت

ہے 'کپڑوں میں نہیں' اور اگر کسی نے کپڑوں میں خوشبو لگالی تو وہ انہیں دھلے بغیر نہ پنے 'یا پھرانہیں بدل کر دو سرے کپڑے استعال کرے۔

### سوال ۱۳۳:

جو شخص یوم ترویہ (۸/ ذی الحجہ) سے پہلے ہی سے منیٰ میں موجود ہواس کا کیا حکم ہے'کیا احرام باندھنے کے لیے اس کا مکہ آنا ضروری ہے یا وہ منیٰ ہی سے احرام باندھ لے ؟

### جواب :

جو شخص پہلے ہی ہے منیٰ میں موجود ہواس کے لیے۔ الحمد للد۔ منیٰ ہی سے احرام باندھ لینا مشروع ہے' اسے مکہ آنے کی ضرورت نہیں' بلکہ وفت ہونے پر وہ اپنی قیامگاہ ہے ہی جج کا احرام باندھ کر تلبیہ پکارنا شروع کردے گا۔

سوال ۱۲۲ :

کیا متمتع کے لیے تمتع کرنے کا کوئی متعین وقت ہے؟ اور کیاوہ یوم ترویہ (۸ ذی الحجہ) سے پہلے حج کااحرام باندھ سکتا ہے؟

جواب :

جی ہاں! جج تمتع کا احرام باندھنے کے لیے ایک متعین وقت ہے 'اور وہ ہے شوال اور ذی قعدہ کے دو مینے اور ذی الحجہ کا پہلا عشرہ 'اور بی مدت اشر جج (جج کے مینے) کہلاتی ہے 'شوال شروع ہونے سے پہلے جج تمتع کا احرام نہیں باندھ سکتے 'اور نہ ہی بقرہ عید کی رات کے بعد باندھ سکتے ہیں۔ متمتع کے لئے افضل یہ ہے کہ پہلے صرف عمرہ کا احرام باندھے اور عمرہ سے فارغ ہو جانے کے بعد الگ سے صرف جج کا احرام باندھ کا احرام باندھ کی کئی کال صورت ہے 'لیکن اگر جج اور عمرہ کا ایک ساتھ احرام باندھ لیا تو بھی متمتع کہلائے گا' اور قارن بھی ہوگا' اور دونوں صورتوں میں اسے دم باندھ لیا تو بھی متمتع کہلائے گا' اور قارن بھی ہوگا' اور دونوں صورتوں میں اسے دم دینا ہوگا' جے 'دم تمتع 'کہا جا آ ہے ' اور وہ یا تو ایک کال ذبیحہ ہو جو قربانی کے لیے درست ہو' یا اونٹ یا گائے کی سات

﴿ فَنَ تَمَنَّعَ بِالْعُنْرَةِ إِلَى الْخَيْحَ فَمَا اَسْتَيْسَرَ مِنَ الْمَدَيُ ﴾ (سورة البقره: ١٩٦)

پس جو شخص عمره کو جج سے ملا کر تمتع کرنا چاہے تو جو میسر آئے قربانی کرے۔
اور اگر دم دینے سے قاصر ہے تو دس دن روزہ رکھے' تین دن ایام جج میں اور
سات دن اپنے وطن واپس آنے کے بعد' اور اس روزہ کے لیے کسی مدت کی تحدید
شمیں' جیسا کہ پہلے مٰز کور ہو چکا ہے۔

اگر اس شخص نے ماہ شوال کے شروع میں عمرہ کااحرام باندھااور عمرہ کرکے حلال ہو گیا' تو اس عمرہ کے درمیان اور حج کا احرام باندھنے کے درمیان کی مدت ۸ /ذی الحجہ تک کافی طویل ہو جاتی ہے' اس لیے افضل میہ ہے کہ وہ ۸/ ذی الحجہ کو حج کا احرام باند هے 'جیسا کہ صحابہ کرام- رضی الله عنهم- فے رسول الله صلی الله علیه وسلم کے تھم سے کیاتھا' چنانچہ جب صحابہ کرام حج افراد کااحرام باندھ کر آئے اور بعض صحابہ حج قران کا' تو آپ نے انہیں تھم دیا کہ (عمرہ کرکے) حلال ہو جائیں 'البتہ جو لوگ "ہدی" ساتھ لائے ہیں وہ اپنے اپنے احرام میں باقی رہیں' چنانچہ جن کے یاس ''ہری'' کاجانور نہیں تھاانہوں نے طواف کیا'سعی کی اور قصر کرایا اور حلال ہوگئے' اور اس طرح سے وہ متمتع بن گئے ' پھر يوم ترويد يعني ٨/زي الحجه كو رسول الله صلى الله عليه وسلم نے انہیں تھم دیا کہ وہ اپنی اپنی قیامگاہوں سے حج کااحرام باندھ لیں'اور نہی طریقہ افضل ہے۔ لیکن اگر کسی نے ۸/ ذی الحجہ ہے پہلے مثلاً میم ذی الحجہ کویا اس سے بھی پہلے جج کا احرام باندھ لیا تو یہ بھی کافی اور درست ہے ، مگر افضل میں ہے کہ ۸/ذی الحجہ کو جج کا احرام باندها جائے 'جیسا کہ صحابہ کرام نے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے حکم سے کیا تھا۔

سوال ۱۵:

جو شخص جج یا عمرہ کی نیت سے یا کسی اور غرض سے مکہ آئے اور بغیراحرام باندھے میقات سے آگے بڑھ جائے اس کاکیا تھم ہے؟

جواب :

جو شخص جج یا عمرہ کی نیت ہے مکہ آئے اور ملااحرام باندھے میقات ہے آگے بڑھ

جائے اس کے لیے واپس آگر میقات سے احرام باندھنا واجب ہے ' کیونکہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے اس کا حکم دیا ہے ' جیسا کہ صیح حدیث میں ہے کہ آپ نے فرایا :

"مینہ کے رہنے والے ذوالحلیف سے احرام باندھیں 'اور شام کے رہنے والے جھفہ سے 'اور نجد کے رہنے والے جھفہ سے 'اور بمن کے رہنے والے یکملم سے ''۔ یکملم سے ''۔

نیز ابن عباس رضی الله عنهماییان کرتے ہیں:

"نبی صلی الله علیه وسلم نے اہل مدینہ کے لیے مقام ذوالحلیفہ کو میقات مقرر فرمایا ہے' اور اہل شام کے لیے جحفہ کو' اور اہل نجد کے لیے قرن منازل کو' اور اہل بجن کے لیے بلملم کو' اور فرمایا کہ فہ کورہ مقامات ان علاقوں کے رہنے والوں کے لیے بھی جو وہاں کے رہنے والوں کے لیے بھی جو وہاں کے رہنے والے نہ ہوں گرج یا عمرہ کے ارادہ سے وہاں سے گذریں "

للذا مکہ مکرمہ آنے والا اگر جی یا عمرہ کے ارادہ سے آرہا ہے تو اس پر واجب ہے کہ جس میقات سے گذرے وہاں سے احرام باندھ کر گذرے 'چنانچہ اگر مدینہ منورہ کے راستہ سے آرہا ہے تو ذوالحلیفہ سے احرام باندھے 'شام یا مصریا مغرب کے راستہ سے آرہا ہے تو مقام جحفہ (موجودہ وقت میں رائغ) سے 'کین کے راستہ سے آرہا ہے تو وادی قرن 'جے "قرن منازل " یکملم سے 'اور نجد یا طائف کے راستہ سے آرہا ہے تو وادی قرن 'جے "قرن منازل " اور موجودہ وقت میں "بھی کتے اور معرہ دونوں کا حرام باندھے۔

جو شخص جج کے مہینوں میں مکہ آئے اس کے لیے افضل پیہ ہے کہ صرف عمرہ کا

احرام باندھے اور طواف' سعی اور قصر کرکے حلال ہو جائے' پھر جب حج کا وقت آئے تو حج کا احرام باندھے۔ اور اگر اشر حج کے علاوہ کسی اور مہینے مثلاً رمضان یا شعبان میں میقات سے گذرے تو صرف عمرہ کا احرام باندھے' یمی مشروع ہے۔

اور اگر کسی دو سری غرض سے مکہ تمرمہ آئے' اور حج یا عمرہ کرنے کا اس کا ارادہ نہ ہو' بلکہ تجارت یا احباب و اقارب سے ملاقات یا کسی اور غرض سے آیا ہو' توضیح قول کے مطابق اس پر احرام باندھنا واجب نہیں' بلکہ بلا احرام مکہ تمرمہ میں داخل ہو سکتا ہے' علماء کا بمی قول رائح ہے' اگرچہ اس کے لئے افضل سے ہے کہ موقع کو غنیمت جانے اور عمرہ کا احرام باندھ کر مکہ میں داخل ہو اور عمرہ کرلے۔

# سوال ۱۲:

محرم (احرام باندھنے والے) کو اگریہ خدشہ ہو کہ وہ کسی مرض یا خوف کے سبب اپنا حج یا عمرہ پورا نہیں کرسکے گاتو کیا کرے؟ .

#### جواب :

ایسا شخص احرام باندھتے وقت سے کہہ لے کہ اگر مجھے کوئی ایساعارضہ پیش آگیا جو ج یا عمرہ کے بورا کرنے سے مانع ہو' تو جمال عارضہ پیش آئے گامیں وہیں حلال ہو جاؤں گا۔

کسی عارضہ مثلاً مرض وغیرہ کا خدشہ ہونے کی صورت میں مشروط احرام باندھنا سنت ہے'کیونکہ حدیث سے ثابت ہے کہ ضباعہ بنت زبیر بن عبدالمطلب نے جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اپنی بیاری کا تذکرہ کیاتو آپ نے انہیں یمی حکم دیا کہ مشروط احرام باندھیں۔

## سوال ۱۷:

# کیاعورت کسی بھی کیڑے میں احرام باندھ سکتی ہے؟

#### جواب:

جی ہاں! عورت کی بھی گیڑے میں احرام باندھ سکتی ہے' اس کے لیے احرام کا کوئی لباس مخصوص نہیں' جیسا کہ بعض عوام کا خیال ہے' البتہ افضل ہے ہے کہ وہ لباس خصوص نہیں' جیسا کہ بعض عوام کا خیال ہے' البتہ افضل ہے ہے کہ وہ لباس خوبصورت اور جاذب نظرنہ ہوں' کیونکہ اسے مردوں کے ما بین اٹھنے بیٹھنے کا انقاق پڑے گا' اس لیے اس کے لباس خوبصورت نہیں ہونے چائیس' بلکہ عام لباس جیسے ہوں جس میں فتنہ کا اندیشہ نہ ہو۔ ویسے اگر وہ خوبصورت لباس میں احرام باندھ لیے ہوں جس میں احرام باندھ لے تو اس کا احرام درست ہے' مگر خوبصورت لباس سے دور رہناہی افضل ہے۔ مرد کے لیے دو سفید کپڑوں میں احرام باندھنا فضل ہے' جن میں ایک تہندہ ہواور دو سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے آپ کا سبز چادر میں طواف کرنا ثابت ہے' اسی طرح آپ کا کالا عمامہ باندھنا بھی ثابت ہے' عاصل کلام ہے ہے کہ رئیگین کپڑے میں احرام باندھ لینے میں کوئی مضایقہ نہیں۔

سوال ۱۸:

فضائی راستہ (ہوائی جماز) سے آنے والے حاجی اور معتمر احرام کب باندھیں؟

جواب :

نضائی راستہ (ہوائی جہاز) سے یا سمندری راستہ سے آنے والے حجاج و معتمرین بھی خشکی کے راستہ سے آجے والوں کی طرح میقات کے پاس سے احرام باندھیں' یا ہوائی جہاز لینی فضامیں یا سمندر میں جب میقات کے برابر پہنچیں تو احرام باندھیں' یا ہوائی جہاز اور سمندری جہازیا کشتی کی تیز رفتاری کے پیش نظراحتیاطاً میقات سے تھوڑا پہلے ہی احرام باندھ لیں۔

سوال ١٩ :

جس شخص کی رہائش گاہ مکہ مکرمہ اور میقات کے درمیان ہو وہ احرام کہاں

ہے باندھے؟

جواب :

جس کی رہائش گاہ مکہ اور میقات کے درمیان ہووہ اپنے گھر ہی سے احرام باندھے' جیسا کہ ام سلم کے لوگ اور اہل بحرہ نیز جدہ میں رہنے والے اپنے گھروں سے احرام باندھتے ہیں' کیونکہ ابن عباس رضی اللّہ عنما کی حدیث ہے کہ نبی صلی اللّٰہ علیہ وسلم نے فرمایا:

"اور جو لوگ میقات کے اندر رہتے ہوں تو وہ جمال سے روانہ ہول وہیں سے احرام باندھیں"

اور دو سری روایت میں ہے:

''وہ اپنے گھروالوں کے پاس سے ہی احرام باندھیں' یہاں تک کہ مکہ والے خود مکہ سے احرام باندھیں''

سوال ۲۰:

يوم ترويه (٨/ذي الحجه) كو حاجي كهال سے احرام باندهيس؟

جواب :

یوم ترویہ کو حاجی صاحبان اپنی اپنی قیامگاہوں سے احرام باندھیں گے ، جیسا کہ ججۃ الوداع کے موقع پر صحابہ کرام رضی اللہ عنہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم سے مقام ''ابطح '' میں اپنی اپنی قیام گاہوں سے احرام باندھا تھا 'اسی طرح مکہ مکرمہ میں رہنے والے بھی اپنے اپنے گھروں سے احرام باندھیں گے 'کیونکہ ابن عباس مضی اللہ عنہا کی روایت کردہ حدیث گذر چکی ہے 'جس میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا بہارشاد فرکور ہے :

''جو لوگ میقات کے اندر رہتے ہوں وہ اپنے گھر والوں کے پاس سے ہی احرام باندھیں' یہاں تک کہ مکہ والے خود مکہ سے احرام باندھیں'' (متفق علیہ) سوال ۲۱:

ایک شخص کسی ملک سے حج کی نیت سے آیا اور جدہ ہوائی اڈہ پر اترا'لیکن میقات سے احرام نہ باندھ کر جدہ شہرسے احرام باندھا'اس کاکیا تھم ہے؟ جواب:

جدہ ہوئی اڈہ پر اترنے والا اگر ملک شام یا مصر کا باشندہ ہے تووہ مقام "رابغ" ہے

احرام باندھے ' یعنی کاریا کسی بھی سواری ہے وہ "رابغ" جائے اور وہاں ہے احرام باندھ کر آئے ' جدہ شہر سے احرام نہ باندھ۔ اور اگر نجد کے علاقہ ہے آیا ہے اور احرام نہیں باندھا یمال تک کہ جدہ پہنچ گیا' تو وہ مقام سیل یعنی وادی "قرن منازل" جائے اور وہاں سے احرام باندھے ' اور اگر میقات واپس نہیں گیا اور جدہ ہی ہے احرام باندھا تو اسے جج یا عمرہ کا نقص پورا کرنے کے لیے "دم" وینا ہوگا' اور "دم"۔ جیسا کہ پہلے ذرکور ہو چکا ہے۔ یا تو ایک کال بکری ہے جو قربانی کے لیے درست ہو' اسے مکہ میں ذرے کرکے فقراء میں تقسیم کرنا ہوگا' اور یا تو اونٹ یا گائے کا ساتواں (٤/١) حصہ میں۔

#### سوال ۲۲:

ایک شخص نے جج افراد کی نیت کی ' پھر مکہ پہنچ کر اس نے نیت بدل کر جج تمتع کی کرلی' چنانچہ عمرہ کیااور پھر حلال ہو گیا' ایسے شخص کے بارے میں کیا تھم ہے؟ نیزوہ جج کااحرام کب اور کمال سے باندھے؟

#### جواب :

نہ کور شخص نے جو کیاوہ ی افضل ہے ' چنانچہ محرم جب جج افراد کایا جج قران کا احرام باندھ کر آئے تو اس کے لئے افضل میہ ہے کہ اس احرام کو عمرہ سے بدل دے ' صحابہ رکام جب نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ جج کے لئے آئے ' بعض نے جج افراد کا احرام باندھ رکھا تھا اور بعض نے جج قران کا' اور ان کے ساتھ "بدی" کے جانور بھی نہیں تھے' تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں یمی حکم دیا کہ وہ اپنے احرام کو عمرہ سے بدل دیں' چنانچہ انہوں نے طواف اور سعی کی' اور بال کٹوائے اور پھر حلال ہوگئے۔ البتہ جس کے ساتھ "ہری" کاجانور ہو وہ اپنے سابقہ احرام میں ہی باقی رہے " یہاں تک کہ عید کے دن (۱۰/ذی الحجہ کو) قارن ہونے کی صورت میں جج اور عمرہ دونوں سے ایک ساتھ 'اور مفرد ہونے کی صورت میں صرف جج سے فارغ ہو کر حلال ہو۔ حاصل سے ہے کہ جو شخص جج افراد کایا جج قران کا احرام باندھ کر مکہ مکرمہ آئے اور اس کے پاس "ہدی" کا جانور نہ ہو ' تو سنت سے کہ وہ اپنے احرام کو عمرہ کے احرام سے بدل دے 'اور طواف و سعی کرکے اور بال کڑا کر حلال ہو جائے ' بھر جج کے وقت جج کا حرام باندھے اور دم دے کر متمتع بن جائے۔

### سوال ۲۳:

اس شخص کے بارے میں کیا حکم ہے جس نے جج تہتع کی نیت کی تھی' مگر میقات پر پہنچنے کے بعد اس نے اپنی رائے بدل دی اور جج افراد کااحرام باندھ لیا کیااس پر ''ہدی'' واجب ہے؟

### *جواب* :

ندکور شخص نے اگر میقات پہنچنے سے پہلے جج تمتع کی نیت کی تھی' اور میقات پر پہنچ کر نیت بدل دی اور جج افراد کا احرام باندھ لیا' تو اس میں کوئی مضایقہ نہیں' اور نہ ہی اس شخص پر کوئی فدید وغیرہ ہے' لیکن اگر اس نے میقات پر پہنچ کریا میقات سے پہلے ہی جج قران کا احرام باندھ لیا' پھر اس احرام کو جج افراد کے احرام سے بدلنا چاہے تو ایسا کر چاہے' تو ایسا کرنے کا اسے اختیار نہیں' البتہ عمرہ کے احرام سے بدلنا چاہے تو ایسا کر سکتا ہے' کیونکہ جج قران کے احرام کو عمرہ کے احرام سے تبدیل کیا جاسکتا ہے' لیکن جج سکتا ہے' لیکن جج افراد کے احرام سے تبدیل کیا جاسکتا ہے' لیکن جج افراد کے احرام سے تبدیل نہیں کیا جاسکتا' کیونکہ قران کے احرام کو عمرہ کے احرام سے

تبدیل کرنے میں ایک مسلمان کے لیے زیادہ آسانی ہے ' نیزاس لیے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کا حکم دیا ہے۔ لنداجو شخص میقات سے جج قران کا احرام باندھ لے بھر اسے جج افراد کے احرام سے تبدیل کرنا چاہے ' تو ایسا نہیں کر سکتا' البتہ عمرہ کے احرام سے تبدیل کر سکتا ہے ' بلکہ یمی افضل ہے ' چنانچہ وہ طواف اور سعی کرے ' بال کوائے اور حلال ہو جائے ' بھراس کے بعد جب جج کا وقت ہو تو جج کا احرام باندھے اور اس طرح متمتع بن حائے۔

### سوال ۲۴:

اس شخص کے بارے میں کیا تھم ہے جس نے جج اور عمرہ کا ایک ساتھ احرام باندھا' مگر مکہ مکرمہ پہنچ کر اس کاسفر خرچ ضائع ہو گیا اور وہ دم دینے کے لائق نہیں رہا' چنانچہ اس نے نیت بدل کر جج افراد کی کر لی' کیا ایسا کرنا صحیح ہے؟ اور اگر یہ جج وہ کسی دو سرے کی طرف سے (جج بدل) کر رہا تھا اور اس شخص نے اسے جج تمتع کی شرط کے ساتھ بھیجا تھا' تو ایسی صورت میں وہ کیا

#### جواب :

ندکورہ مسکلہ میں اس شخص کو نیت بدلنے کا اختیار نہیں ' بھلے ہی اس کاسفر خرج ضائع ہوگیا' اگر وہ دم دینے کی طاقت نہیں رکھتا تو المحمد لللہ اس کاحل موجود ہے ' وہ بیہ کہ دس دن روزہ رکھے ' تین دن ایام جج ٹیں اور سات دن وطن واپس آنے کے بعد ' اور اس طرح وہ جج تمتع کے احرام میں باتی رہے ' نیز جج بدل کے لیے بھیجنے والے کی شرط پوری کرے ' وہ اس طرح کہ عمرہ کا احرام باندھ کر طواف اور سعی کرے ' بال

کٹوائے اور طال ہو جائے' پھر ج کا احرام باندھ کر ج کرے اور دم دے' اور اگر دم دیے کی طاقت نہیں تو دس دن روزہ رکھے' تین دن ایام ج میں یوم عرفہ (۹/ذی الحجہ) سے پہلے پہلے' اور سات دن ج سے وطن واپس آگر' کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع میں حاجی کے لیے عرفہ کے دن روزہ نہ رکھناہی افضل ہے' آپ صلی اللہ علیہ وسلم و قوف عرفہ کے دوران روزہ سے نہیں تھے۔

### سوال ۲۵:

ایک شخص نے جج قران کا احرام باندھا'لیکن عمرہ سے فارغ ہونے کے بعد اس نے احرام کھول دیا'کیاوہ متمتع شار ہوگا؟

#### جواب:

جی ہاں 'مج قران کا احرام باندھنے کے بعد اگر طواف اور سعی کرنے اور بال کو انے کے بعد آدی حلال ہو جائے 'اور سابقہ احرام کو عمرہ کے احرام سے بدل دے 'تو وہ متمتع شار ہو گااور اسے تمتع کا دم دینا ہوگا۔

#### سوال ۲۶:

ایسے شخص کے بارے میں کیا تھم ہے جس نے جج کیا نگر نماز نہیں پڑھتا' خواہ وہ عمد انماز چھوڑے ہوئے ہے یا محض سستی و کابلی میں ایباکر تاہے؟ اور کیااس کا بیہ جج فرض جج کے لیے کافی ہو گا؟

#### جواب :

جس نے اس حال میں حج کیا کہ وہ نماز نہیں پڑھتا' تو اگر وہ نماز کی فرضیت کا مکر ہے تو متفقہ طور پر کافر ہے اور اس کا حج بھی درست نہیں' اور اگر محض سستی و کاہلی کی وجہ سے نماز چھوڑے ہوئے ہے تواس بارے میں علماء کے درمیان اختلاف ہے' بعض علماء کا خیال ہے کہ یہ جج درست ہوں اور بعض کا خیال ہے کہ یہ جج درست نہیں' کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث ہے :

"ہمارے اور ان (کافروں) کے درمیان جو فرق ہے وہ نماز ہے ' توجس نے نماز چھوڑ دی اس نے کفر کیا"

دو سری حدیث میں آپ نے فرمایا:

'' آدمی کے اور کفرو شرک کے درمیان بس نماز چھوڑنے کا فرق ہے'' اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا نہ کورہ فرمان' نماز کی فرضیت کا انکار کرنے والے اور سستی و کاہلی میں نماز چھوڑنے والے سب کو شامل ہے' واللہ ولی التوفیق-

سوال ۲۷:

عورت كاليام حج ميں مانع حيض كولياں استعمال كرنا كيساہے؟

#### جواب :

ایام حج میں مانع حیض گولیاں استعال کرنے میں کوئی حرج نہیں' کیونکہ اس سے فائدہ اور اچھائی مقصود ہے' ٹاکہ عورت بھی لوگوں کے ساتھ طواف کرسکے' اور اس کے قافلہ والے محض اس کی وجہ ہے معطل ہو کرنہ رہ جائیں۔

#### سوال ۲۸:

احرام باندھنے کے بعد عورت کو حیض یا نفاس کاخون آجائے تو وہ کیا کرے؟ کیااس حال میں بیت اللّٰہ کاطواف کرنااس کے لیے درست ہے؟ اور کیااس

پر طواف وداع واجب ہے؟

جواب :

عمرہ کے لیے مکہ پہنچتہ ہی اگر اسے حیض یا نفاس کاخون آجائے تو پاک ہونے تک وہ رکی رہے 'اور پاک ہونے کے بعد طواف اور سعی کرے 'بال کٹوائے اور اس طرح عمرہ پورا کرے۔ لیکن اگر عمرہ سے فارغ ہونے کے بعد یا ۱۸دی الحجہ کو جج کا احرام باندھنے کے بعد اسے حیض یا نفاس کاخون آیا' تو وہ جج کے اعمال مثلاً عرفہ میں ٹھرنا' مزدلفہ میں رات گذارنا' کنکری مارنا' نیز ذکر و اذکار اور تلبیہ پکارنا وغیرہ ادا کرلے' اور جب پاک ہو جائے تب جج کا طواف (طواف افاضہ) اور سعی کرے' والجمد لللہ اور اگر طواف وداع سے پہلے اسے حیض آگیا تو طواف وداع سے پہلے اسے حیض آگیا تو طواف وداع سے پہلے اسے حیض آگیا تو طواف وداع میں مات کے مور توں پر طواف وداع میں ہے۔

سوال ۲۹:

کیا ہر طواف کے بعد مقام ابراہیم کے پیچھے ہی طواف کی دو رکعت نماز پڑھنی ضروری ہے ؟اور جو شخص بھول کرنہ پڑھے اس کاکیا تھم ہے؟ جواب :

طواف کی دو رکعت نماز مقام ابراہیم کے پیچھے ہی پڑھنا ضروری نہیں' بلکہ بورے حرم شریف میں کہیں بھی دو رکعت پڑھ لینا کافی ہے' اور اگر کوئی شخص بھول کرنہ بھی پڑھے تو اس میں کوئی حرج نہیں' کیونکہ سے نماز واجب نہیں' بلکہ سنت ہے۔

#### سوال ۳۰:

ایک شخص نے طواف افاضہ کو طواف وداع تک موخر کر دیا' پھر طواف افاضہ اور طواف وداع دونوں کی نیت سے ایک طواف کیا' اس کا کیا تھم ہے؟ اور کیارات میں طواف افاضہ کرنا جائز ہے؟

#### جواب :

ائمال جج سے فارغ ہونے کے بعد مکہ سے واپسی کے وقت اگر طواف افاضہ کیا تو ہی طواف وراع کے لیے بھی کافی ہوگا خواہ اس نے طواف افاضہ کیا تو ہی طواف وراع کی نیت کی ہویا نہ کی ہو ' عاصل یہ ہے کہ طواف افاضہ کو اگر مکہ سے واپسی کے وقت تک مو خر کر دیا جائے تو ہی طواف طواف وراع کے لیے بھی کافی ہوگا ' اور ایسا کرنے میں کوئی حرج بھی نہیں ہے ' اور اگر ایک ہی ساتھ 'طواف افاضہ اور طواف وراع دونوں کی نیت کرکے ایک طواف کرلے تو بھی درست ہے ' اسی طرح طواف اضافہ یا طواف وراع رات میں یا دن میں کسی بھی وقت کرنا جائز ہے۔

## سوال ۳۱ :

نماز کے لیے اقامت ہو چکی ہو اور حاجی یا معتمر ابھی طواف سے یا سعی سے فارغ نہ ہوا ہو تو کیا کرے؟

#### جواب:

جماعت کے ساتھ وہ نماز ادا کر لے ' پھر جہاں سے اس نے طواف یا سعی کو رو کا تھا وہیں سے شروع کرکے جو باقی رہ گیاہے کممل کرلے۔

### سوال ۳۲:

کیاطواف اور سعی کے لیے باوضو ہونالازم ہے؟

جواب :

طواف کے لیے تو باوضو ہونالازم ہے 'البتہ سعی کے لیے وضو کرلے تو افضل ہے ' اور اگر بغیروضو کے سعی کرے تو بھی درست ہے۔

سوال ۱۳۳:

کیا عمرہ میں طواف وداع واجب ہے؟ اور کیا طواف وداع ' خواہ وہ حج کا ہویا عمرہ کا 'کر لینے کے بعد مکہ سے کوئی چیز خرید ناجائز ہے؟

جواب :

عمرہ میں طواف وداع واجب نہیں 'لیکن کرلیناافضل ہے'اوراگر طواف وداع کئے بغیر ہی مکہ سے روانہ ہو گیاتو بھی کوئی حرج نہیں 'البتہ جج میں طواف وداع واجب ہے 'کیونکہ نبی سائیلین کارشادہے جو آپ نے جج کرنے والوں سے مخاطب ہو کر فرمایا تھا:

"م میں سے کوئی اس وقت تک مکہ سے کوچ نہ کرے یہاں تک کہ اس کا آخری کام بیت اللہ کا طواف ہو"

طواف وداع کے بعد ضرورت کی کوئی بھی چیز مکہ سے خریدی جا عتی ہے 'بلکہ اگر وقفہ طویل نہ ہو تو تجارتی سامان بھی خریدا جا سکتا ہے 'البتہ وقفہ۔ عرف عام میں۔ طویل ہو جانے کی صورت میں دوبارہ طواف وداع کرنا ہوگا۔

سوال ۱۹۳ :

کیا حج میں یا عمرہ میں طواف ہے پہلے ہی سعی کرلینا جائز ہے؟

جواب :

سنت یہ ہے کہ پہلے بیت اللہ کا طواف کیا جائے اور اس کے بعد صفا و مروہ کے درمیان سعی کی لیکن اگر کسی شخص نے مسئلہ نہ جانتے ہوئے پہلے سعی کرلی تو اس میں کوئی حرج نہیں 'نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ایک شخص نے دریافت کیا کہ ہیں نے طواف سے پہلے سعی کرلی 'تو آپ نے فرمایا : ''کوئی حرج نہیں ''۔ اس سے ثابت ہو تا ہے کہ پہلے مواف سے پہلے سعی کرلی جائے تو بھی کافی ہے 'لیکن سنت یہ ہے کہ پہلے طواف کیا جائے 'پر سعی کی جائے 'خواہ حج میں ہویا عمرہ میں۔

سوال ۳۵:

سعی کرنے کا طریقہ کیاہے؟ اور سعی کہاں سے شروع کی جائے گی؟ نیز سعی کے کل کتنے چکر لگانے ہوں گے؟

جواب :

سعی صفا ہے شروع ہوکر مروہ پر ختم ہوگی اور کل سات چکر لگانے ہوں گے 'پہلا چکر صفا سے شروع ہوگا اور آخری چکر مروہ پر ختم ہوگا 'سعی کے دوران اللہ تعالیٰ کے ذکر 'شبیج اور دعامیں مشغول رہنا چاہئے' نیز صفا اور مروہ پر قبلہ رخ کھڑے ہوکر اور دونوں ہاتھ اٹھاکر تین تین بار تکبیر کہنا چاہئے' کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ایساہی کیا ہے۔

# سوال ۳۲:

جج میں یا عمرہ میں دیگر اعمال سے فارغ ہونے کے بعد حلق کرانا افضل ہے یا قصر کرانا؟ اور کیا سرکے بعض حصہ کا قصر کرالینا کافی ہے؟

: جواب

ج میں یا عمرہ میں حلق کراناہی افضل ہے 'کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حلق کرانے والوں کے لیے تین بار رحمت و مغفرت کی دعا فرمائی اور قصر کرانے والوں کے لیے ایک بار 'اس لیے حلق کراناہی افضل ہے 'لیکن عمرہ کے بعد اگر جج کا وقت قریب ہو توافضل ہیہ ہے کہ عمرہ میں قصر کرالے تاکہ جج میں حلق کراسکے 'کیونکہ جج' عمرہ سے اکمل ہے 'اس لیے اکمل (حج) کے لیے اکمل (حلق کرانا) ہی ہونا چاہئے'لیکن عمرہ کے بعد اگر جج کا زمانہ دور ہے 'مثلاً شوال میں عمرہ کیا' اور اس وقت سے جج تک میں اس کے بال استے بڑھ سکتے ہیں کہ حلق کراسکے' تو الیمی صورت میں عمرہ میں بھی حلق کرائے تاکہ حلق کرائے کا فشیلت حاصل کرسکے۔

رہا مسئلہ سرکے بعض حصہ کے حلق کرانے یا قصر کرانے کا' تو علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق سے کافی نہیں' بلکہ پورے سر کا حلق کرانا یا قصر کرانا واجب ہے' سے بھی ملحوظ رہے کہ حلق یا قصر کراتے وقت سرکے دائیں جانب سے شروع کرنا افضل ہے۔

سوال ٢٠٠٠:

حاجی عرفہ کے لیے کب روانہ ہو اور وہاں سے کب واپس لوٹے؟

جواب :

عرفہ کے لیے ۹/ ذی الحجہ کی صبح کو آفاب طلوع ہونے کے بعد روانہ ہونا مشروع ہونے کے بعد روانہ ہونا مشروع ہونے وہاں پہنچ کر نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے صحابہ- رضی اللہ علم- کی اتباع کرتے ہوئے ظہراور عصر کی نماز قصر کرکے اور جمع تقدیم کے ساتھ ایک اذان اور

دو اقامت سے پڑھے ' پھر آفتاب غروب ہونے تک وہیں ذکر و دعا ' تلاوت قرآن اور تلبیہ پکارنے میں مصروف رہے ' عرفہ کے دن اس دعا کا کثرت سے پڑھنا مشروع ہے :

"لآ إِلٰهَ إِلاَ اللَّهُ وَ حُدَهُ لا شَرِيُكَ لَهُ لَهُ الْمُلُكُ وَ لَهُ الْحَمُدُ وَهُوَ عَلَى اللَّهُ وَلا اللَّهُ وَلا اللَّهُ وَلا اللَّهُ وَلا اللَّهُ وَلا اللَّهُ وَلا حَوْلُ وَلا اللَّهُ وَلا اللَّهُ وَلا حَوْلُ وَلا اللَّهُ اللَّهُ وَلا حَوْلُ وَلا اللَّهُ اللَّهُ وَلا اللَّهُ اللهِ اللَّهُ اللهِ وَالْ عَوْقَ إِلا اللَّهُ اللهِ ا

ہاتھ اٹھا کر اور قبلہ رخ ہوکر دعا کرے' اور دعا سے پہلے اللہ تعالیٰ کی حمد و ثنا کرے اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر درود و سلام پڑھے' واضح رہے کہ پورا میدان عرفہ ٹھمرنے کی جگہ ہے۔

غروب آفتاب کے بعد اطمینان و وقار کے ساتھ مزدلفہ کے لیے روانہ ہو' اور راستہ میں کثرت سے تبدیہ پکارے' مزدلفہ پنچ کر ایک اذان اور دو اقامت کے ساتھ مغرب کی تین رکعت اور عشاء کی دو رکعت نماز قصراور جمع تاخیر کرکے پڑھے۔

سوال ۳۸:

مزدلفہ میں رات گذارنے کا کیا تھم ہے؟ اور وہاں کتنا ٹھرنا ہے؟ نیز منی کے لیے تحاج کب واپس ہوں گے؟

جواب:

صیح قول کے مطابق مزدلفہ میں رات گذار ناواجب ہے 'اور بعض علماء نے مستحب اور بعض نے حج کا رکن بتایا ہے 'لیکن صیح قول وجوب کا ہے 'جس نے مزدلفہ میں رات نہیں گذاری اسے وم دینا ہوگا۔ سنت یہ ہے کہ فجر کی نماز کے بعد جب خوب اجالا ہو جائے تب مزدلفہ سے روانہ ہوں' یعنی مزدلفہ میں فجر کی نماز ادا کرنے کے بعد وہیں اللہ تعالیٰ کاذکر اور دعاواستغفار میں مشغول رہیں' اور جب خوب اجالا ہو جائے تب تلبیہ پکارتے ہوئے منیٰ کے لیے روانہ ہوں۔

کرور مرد و عورت نیز عمر رسیدہ لوگ آدھی رات گذر جانے کے بعد مزدلفہ سے منیٰ کے لیے روانہ ہو سکتے ہیں 'رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسے لوگوں کو رخصت دی ہے 'لیکن صحت مند لوگوں کے لیے سنت یمی ہے کہ وہ پوری رات مزدلفہ میں گذاریں 'اور فجر کی نماز کے بعد ذکر و اذکار میں مشغول رہیں 'اور آفناب طلوع ہونے سے پہلے منی کے لیے روانہ ہوں۔ عرفہ کی طرح مزدلفہ میں بھی قبلہ رخ ہوکر اور دونوں ہاتھ اٹھا کر دعا کرنا مسنون ہے 'نیز عرفہ ہی کی طرح پورے میدان مزدلفہ میں کبیں بھی ٹھرا جا سکتا ہے۔

## سوال ۳۹:

ایام تشریق میں عدایا جگہ نہ ملنے کے سبب منی سے باہر رات گذار ناکیسا ہے؟ نیز حجاج کرام منی سے کب واپس روانہ ہوں گے؟

#### جواب :

صیح قول کے مطابق ذی الحجہ کی گیارہویں اور بارہویں رات منیٰ میں گذارنی واجب ہے 'محقق اہل علم نے اس کو راج قرار دیا ہے 'البتہ منیٰ میں جگہ نہ مل کینے کی صورت میں یہ وجوب ساقط ہو جاتا ہے اور رات نہ گذارنے کی وجہ سے کوئی فدیہ وغیرہ واجب نہیں ہوتا' لیکن بلاعذر منیٰ میں رات نہ گذارنے کی صورت میں دم

واجب ہو جا تا ہے۔

ذی الحجہ کی بارہ تاریخ کو زوال آفتاب کے بعد جمرات کو کنگریاں مار کر حجاج منی سے واپس ہو سکتے ہیں' لیکن تیرہ تاریخ کو زوال آفتاب کے بعد کنگریاں مار کر واپس ہونا افضل ہے۔

سوال ۲۰۰۰ :

حاجی کے لیے یوم النحر (۱۰/ذی الحجہ) کے اعمال کی ادائیگی کے لیے کیا طریقہ افضل ہے؟ اور کیا یوم النحر کے اعمال میں تقدیم و تاخیر جائز ہے؟

جواب :

سنت یہ ہے کہ یوم النحر کو جمرہ عقبہ کو 'جو مکہ مکرمہ سے قریب ہے 'سات الگ الگ کنگریاں مارے ' اور ہر کنگری کے ساتھ ''اللہ اکبر'' کے ' پھر اگر اس کے پاس ''ہمڑ ہے ' پھر طواف افاضہ کرے ' بھر حلق یا قصر کرائے ' ویسے حلق کرانا ذیادہ بہتر ہے ' پھر طواف افاضہ کرے ' اور اگر اس کے ذمہ سعی ہے تو سعی بھی کرے ' ہی طریقتہ افضل ہے ' نبی صلی اللہ علیہ نے ایسانی کیا تھا' یعنی اس تر تیب سے اعمال جج کا ادا کرنا افضل ہے : ر می جمرہ ' پھر قریانی ' پھر حلق یا قصر' پھر طواف اور اگر سعی واجب ادا کرنا افضل ہے : ر می جمرہ ' پھر قریانی ' پھر حلق یا قصر' پھر طواف اور اگر سعی واجب ہے تو سعی بھی۔ لیکن اگر کسی نے یہ تر تیب بر قرار نہیں ر کھی' مثلاً ر می جمرہ سے پہلے قریانی کر دی یا طواف کر لیا یا حلق کرالیا' یا قریانی کے پہلے حلق کرالیا تو اس میں کوئی حرج نہیں ' رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کے ساتھ جج کرنے والوں میں جنہوں نے اس تر تیب کو ہر قرار نہیں ر کھا تھا ان کے بارے میں آپ سے دریافت کیا گیا تو آپ اس تر تیب کو ہر قرار نہیں ر کھا تھا ان کے بارے میں آپ سے دریافت کیا گیا تو آپ نے فرایا : ''دوئی حرج نہیں' کوئی حرج نہیں' کوئی حرج نہیں' کہ کی حرج نہیں' ۔

سوال اسم:

مریض عورت اور بچه کی طرف سے رمی جمار کے لیے نائب مقرر کرنے کا کیا تھم ہے؟

جواب :

مریض کی طرف سے اور معذور عورت مثلاً حاملہ یا بھاری بھرکم جسم والی یا کمزور عورت جو رمی نه کر سکتی ہو' ان سب کی طرف سے رمی جمار کے لیے نائب مقرر کرنے میں کوئی حرج نہیں' البتہ طاقتور اور نشاط والی عورت خود کنگری مارے' اسی طرح جو شخص دن میں زوال آفتاب کے بعد کنگری مارنے کی طاقت نه رکھتا ہو وہ رات میں کنگریاں مارے' اور جو ۱۰/ذی الحجہ کو عید کے دن کنگری نه مارسکا وہ اس کے عوض گیار ہویں رات میں کنگری مارے' اور جو گیارہ تاریخ کو دن میں کنگری نه مارسکا وہ اس کا وہ اس کے عوض بار ہویں رات میں کنگری مارے' اور جو بارہ تاریخ کو کنگری نه مارسکا یا زوال کے بعد نه مارسکا وہ اس کے عوض تیر ہویں رات میں کنگری مارے' اور واضح رہے کہ ایام تشریق (یعنی اا ۱۳) سازی الحجہ) میں دن میں زوال آفتاب کے بعد ہی واضح رہے کہ ایام تشریق (یعنی اا ۱۳) سازی الحجہ) میں دن میں زوال آفتاب کے بعد ہی

سوال ۲۴:

کیا ایام تشریق میں تینوں جمرات کو بلا عذر رات میں کنگریاں مار کتے ہیں؟ اور کیا قربانی کی رات عور توں اور کمزورل کے ساتھ آدھی رات کے بعد مزدلفہ سے منی روانہ ہو جانے والا شخص رات ہی میں جمرۂ عقبہ کو کنگری مار سکتا ہے؟

#### جواب

صیح قول کے مطابق غروب آفتاب کے بعد کنگری مارنا جائز ہے' لیکن سنت میہ ہے کہ دن میں زوال آفتاب کے بعد سے لے کر غروب آفتاب کے درمیان کنگری ماری جائے' لہذا ممکن ہونے کی صورت میں میں افضل ہے' البتہ کوئی دشواری ہو تو صحیح قول کے مطابق غروب آفتاب کے بعد رمی کر سکتا ہے۔

جو شخص آدھی رات کے بعد عورتوں اور کمزوروں کے ساتھ مزدلفہ سے منیٰ چلا آگے وہ کنگری مارنے کے سلسلہ میں انہی عورتوں اور کمزوروں کے حکم میں ہے 'لندا عورتوں کے محرم' ڈرائیور اور اسی طرح وہ طاقتور مرد جو عورتوں اور کمزوروں کے ساتھ مزدلفہ سے آدھی رات کے بعد منیٰ چلے آئیں وہ عورتوں کے ساتھ آخیر رات ہی میں کنگری مارسکتے ہیں۔

#### سوال ۱۲ :

حاجی جمرات کو کنگری مارنا کب شروع کریں گے اور کب ختم کریں گے؟ نیز کنگری مارنے کا طریقتہ کیا ہے اور کنگریوں کی تعداد کیا ہوگی؟ اور کس جمرہ سے کنگری مارنا شروع کریں گے؟

#### جواب:

عید کے دن صرف پہلے جمرہ کو کنگری ماریں گے جو مکہ سے قریب ہے اور جے "جمرہ عقبہ" کما جاتا ہے، قربانی کی رات آدھی رات کے بعد اگر جمرہ عقبہ کو کنگری مار لے تو کافی ہوگا، گر افضل یہ ہے کہ دن میں چاشت کے وقت سے لے کر غروب آفتاب کے درمیان کسی بھی وقت کنگری مارے، اگر دن میں کنگری نہیں مار سکا تواس

کے عوض گیار ہویں رات میں غروب آفتاب کے بعد مارے۔

کنکری مارنے کا طریقہ یہ ہے کہ سات کنگریاں کیے بعد دیگرے مارے اور ہر کنگری مارنے کا طریقہ یہ ہے کہ سات کنگریاں کے بعد دیگرے ماری ماری ماری کنگری کے ساتھ اللہ اکبر کھا والی کو سات کنگریاں ماری جا ئیں گی جو مجد خیف کے قریب ہے 'اور ہر کنگری کے ساتھ اللہ اکبر کما جائے گا' پھر ای طرح جمرہ وسطی کو سات کنگریاں اور پھر جمرہ عقبہ کو سات کنگریاں ماری جا ئیں گی 'یہ کام گیارہ اور بارہ ذی الحجہ کو 'اور جو شخص واپس ہونے میں جلدی نہ کرے اس کو جیرہ ذی الحجہ کو بھی کرنے ہوں گے۔

سنت ہے ہے کہ جمرہ اولی اور جمرہ وسطی کو کنگری مارنے کے بعد ان کے پاس کھڑا ہوکر دعاکرے 'جمرہ اولی کو کنگری مارنے کے بعد جمرہ کو اپنے بائیں جانب کرکے قبلہ رخ کھڑا ہو جائے اور دیر تک دعاکرے 'پھر جمرہ وسطی کو کنگری مارنے کے بعد جمرہ کو اپنے دائیں جانب کرکے قبلہ رخ کھڑا ہو جائے اور دیر تک دعاکرے ' ذی الحجہ کی گیارہ اور بارہ تاریخ کو ' اور اگر واپس ہونے میں جلدی نہ ہو تو تیرہ تاریخ کو بھی تینوں دن ایسا ہی کرے ' البتہ جمرہ عقبہ جو مکہ مکرمہ کے قریب ہے اسے کنگری مار کر آگ بڑھ جائے اور اس کے پاس کھڑا ہوکر دعانہ کرے ' کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی صرف ری کی ہے ' اس کے پاس کھڑے ہوکر دعانہیں فرمائی ہے۔ سوال ہم ہم :

جس شخص کو بیہ شبہ ہو کہ بعض کنگریاں حوض میں نہیں گری ہیں وہ کیا کرے؟

جواب :

جس کو اس قتم کاشبہ ہو جائے وہ منیٰ ہی ہے دو سری کنگریاں لے اور تعداد پوری

کرے۔

سوال ۵ م :

کیا تجاج کے لیے یہ جائز ہے کہ وہ جمرات کے ارد گرد بڑی ہوئی کنگریوں

ہے جمرات کی رمی کریں؟

جواب :

ہاں ایسا کر سکتے ہیں 'کیونکہ حقیقت میں ان کنگریوں سے رمی نہیں کی گئی ہوتی ہے' البتہ حوض میں پڑی کنگریوں سے رمی کرنا درست نہیں۔

# فهرست موضوعات

# عقيده

سوال ا - البعض اسلامی معاشرے میں بہت سی خلاف ور زیاں پائی جاتی ہیں 'جن میں سے بعض کا تعلق تو قبروں ہے ہے اور بعض کا تعلق حلف' قتم اور نذر وغیرہ سے ہے' اور چونکہ ان میں سے بعض شرک اکبر کے قبیل سے ہوتی ہیں اور بعض اس سے ہلکی ہوتی ہیں' اس لئے ان کے احکام بھی ایک دو سرے سے مختلف ہو سکتے ہیں' اس لئے بہتر ہو گاکہ آپ ذکورہ مسائل کے احکام تفصیل سے بیان فرمادیں؟ ۲ - لعض لوگ نبی صلی الله علیه وسلم پر ایمان اور آپ کی محبت و اطاعت کے وسیلہ کے درمیان اور آپ کی ذات اور جاہ و مرتبہ کے وسیلہ کے درمیان فرق نہیں کرتے ' جبکہ بعض لوگ آپ کی زندگی میں آپ کی دعا کا وسیلہ لینے کے درمیان اور آپ کی وفات کے بعد آپ سے دعا طلب کرنے کے درمیان خلط لط کر دیتے ہیں 'جس کے نتیجہ میں مشروع وسلیہ اور ممنوع وسلیہ کے درمیان تمیز مشکل ہو جاتی ہے 'کیا اس سلسلہ میں کوئی تفصیل ہے جس سے بیراشکال دور ہو جائے؟ سے دیکھا جاتا ہے کہ بہت ہے لوگ کلمہ لا اللہ الا اللہ کے معنی و مفہوم ہے ناواقف ہوتے ہیں 'جس کے متیجہ میں ان ہے ایسے ایسے اقوال و افعال سرزو ہو جاتے ہیں جو کلمہ کے سراسر منافی یا اس میں نقص کا

- سبب ہوتے ہیں' سوال ہیہ ہے کہ لا اللہ الا اللہ کا صحیح مفہوم نیز اس کے نقاضے اور اس کی شرطیں کیا ہیں؟
- موجودہ دور میں اللہ کے وجود اور اس کی ربوبیت کو ثابت کرنے کے لئے مقالت ' تالیفات اور محاضرات کا کثرت سے اہتمام کیا جاتا ہے ' مگر توحید الوہیت کے اثبات کے لئے اس سے استدلال شیں کیا جاتا ' جس کے نتیجہ میں لوگوں کے درمیان توحید الوہیت سے ناوا تفیت اور اس سلملہ میں سستی و کابلی پائی جاتی ہے' اس لئے بہتر ہوگا کہ آپ توحید الوہیت کی اہمیت پر روشنی ڈال دیں؟
- ہعض لوگ علماء اور صالحین اور ان کے آثار سے تبرک چاہنے کو جائز
   شمجھتے ہیں' اس کا کیا حکم ہے؟ اور کیا نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے آپ
   کی وفات کے بعد تبرک حاصل کیا جا سکتا ہے؟ نیز نبی صلی اللہ علیہ
   وسلم کی برکت کا وسیلہ لینا کیما ہے؟
- ۲ بہت ہے عوام عقید ہ توحید ہے متعلق بردی بردی غلطیال کر بیٹھتے ہیں ' ۴۳ ایسے لوگوں کا کیا حکم ہے؟ اور کیا وہ اپنی جمالت کی وجہ ہے معذور سمجھے جائیں گے ؟ نیزان ہے شادی بیاہ کرنے اور ان کا ذبحہ کھانے کا کیا حکم ہے؟ اور کیا مکہ مکرمہ میں ان کا داخل ہونا درست ہے؟
- ہت ہے اسلامی معاشرے میں دین کے ظاہری شعار مثلاً داڑھی
   ہوھانے اور لباس کو ٹخنوں ہے اوپر رکھنے وغیرہ کا غداق اڑایا جاتا ہے'
   کیا دین کے ساتھ اس طرح کا غداق کرنے ہے انسان ملت اسلامیہ
   خارج ہو جاتا ہے؟
  - ۸ ۔ عقیدہ کے موضوع پر آپ کن کتابوں کے مطالعہ کی نقیبحت فرماتے 🕒 🗝

- يں؟
- 9 ۔ بعض مسلم معاشرے میں لوگ مٰداق کے طور پر ایسے الفاظ بول جاتے ہے۔ میں جن میں کفریا فسق پایا جاتا ہے' اس کئے بہتر ہو گا کہ آپ اس مسئلہ پر روشنی ڈال دیں' نیز یہ بیان کر دیں کہ اہل علم اور دعاۃ کااس سلسلہ میں کیا رویہ ہونا چاہئے؟
- ا ۔ بیااو قات انسان کے دل میں خصوصاً توحید اور ایمان سے متعلق برے ۵۵
   خیالات اور وسوہے کھکتے ہیں تو کیااس پر اس کی گرفت ہوگی؟
- اا ۔ بعض طالب علم اپنے اجتماد سے الیی چیزی مخالفت کر بیٹھتے ہیں جو دین ۵۲ میں بدیمی طور پر معلوم ہو میں بدیمی طور پر معلوم ہو اس بیں بدیمی طور پر معلوم ہو اس بیں اجتماد ممکن ہے؟
- 17 ۔ جو شخص اللہ کو یا اس کے رسول کو برا بھلا کھے یا ان کی توہین و تنقیص ۵۷ کرے اس کا کیا حکم ہے؟ اور جو شخص اللہ کی واجب کی ہوئی کسی چیز کا افکار کرے یا اللہ کی حرام کی ہوئی کسی چیز کو حلال سمجھے اس کا کیا حکم ہوئی کسی چیز کو حلال سمجھے اس کا کیا حکم ہوئی کسی چیز کو حلال سمجھے اس کا کیا حکم ہوئی کسی چیز کو حلال سمجھے اس کا کیا حکم ہوئی کسی چیز کو حلال سمجھے اس کا کیا حکم ہوئی کسی جیز کو حلال سمجھے اس کا کیا حکم ہوئی کسی چیز کو حلال سمجھے اس کا کیا حکم ہوئی کسی چیز کو حکم اس کا کیا حکم ہوئی کسی چیز کو حکم اس کا کیا حکم ہوئی کسی چیز کو حکم ہوئی کسی چیز کی حکم ہوئی کسی چیز کی حرام کی ہوئی کسی چیز کو حکم اس کی چیز کی حکم ہوئی کسی خلال ہوئی کسی خلال کی حرام کی جو خلال کی حکم ہوئی کسی خلال کسی خلال کی حکم ہوئی کسی خلال کی خلال کی خلال کی خلال کی خلال کی حکم ہوئی کا کیا تھی کی خلال کی خ
- ۱۳ ۔ موجودہ دور میں جادو کا استعال اور جادو گروں کے پاس آنا جانا کثرت ۵۹ سے ہو رہا ہے' اس کا کیا حکم ہے؟ اور سحر زدہ شخص کے علاج کا جائز طریقہ کیا ہے؟
- ۱۴ اس دور میں نفاق اور منافقین کا کافی زور و شور ہے' نیز اسلام اور ۱۵ مسلمانوں کی مخالفت میں ان کے متعدد وسائل ہیں' اس لئے بهتر ہو گا کہ آپ منافقین کے اوصاف' نفاق کے اقسام اور اس کے خطرات پر روشنی ڈال دس؟

## نماز

- اعض مقامات پر لمبی مدت تک بھی لگا آر دن اور بھی لگا آر رات ہی اک رہتی ہے۔
   رہتی ہے ' اور کمیں رات اور دن اتنے جھوٹے ہوتے ہیں کہ پانچوں نمازوں کے اوقات کے لئے کافی ہی نمیں ہوتے ' ایسے ملکوں کے باشندے نماز کس طرح ادا کریں ؟
- ۲ بعض لوگ فرض نمازیں اور خصوصاً ایام حج میں بحالت احرام کندھے ۔ ۷ کھول کریڑھتے ہیں' ایبا کرنا کہاں تک ورست ہے؟
- بعض لوگ نماز فخراتی تاخیرے پڑھتے ہیں کہ بالکل اجالا ہو جاتا ہے'
   اور دلیل میں یہ حدیث پیش کرتے ہیں کہ '' نماز فخر اجالا ہو جانے پر پڑھو' یہ اجر عظیم کا باعث ہے'' کیا یہ حدیث صحیح ہے؟ نیز اس حدیث کے درمیان جس میں اول وقت میں نماز کے درمیان جس میں اول وقت میں نماز بڑھنے کا حکم ہے' تطبیق کی کیا صورت ہوگی؟
- ۳ دیکھاجاتا ہے کہ بعض لوگ قمیص چھوٹی اور پاجامے لمبے رکھتے ہیں' ۷۳ اس بارے میں آپ کاکیا خیال ہے؟
- ۵ ۔ اگر پہۃ چل جائے کہ تلاش و جبتو کے بعد بھی نماز غیر قبلہ کی جانب
   پڑھی گئی ہے تو الی نماز کا کیا حکم ہے؟ نیزیمی مسئلہ اگر مسلم ملک میں
   یا کافر ملک میں یا صحراء میں پیش آ جائے تو کیا ہر ایک کا حکم جدا جدا
- ۲ بہت ہے لوگ نماز شروع کرتے وقت زبان ہے نیت کرتے ہیں ' ۲۵
   اس کاکیا حکم ہے؟ اور کیا شریعت میں اس کی کوئی اصل ہے؟
- حض لوگ عظیم میں نماز پڑھنے کے لئے کافی جھیڑ بھاڑ کرتے ہیں'

- سوال بیہ ہے کہ خطیم میں نماز پڑھنا کیسا ہے؟ اور کیا اس کی کوئی فضلت ہے؟
- بعض عورتیں حیض اور استحاضہ کے درمیان فرق نہیں کرتیں 'چنانچیہ کا بیااو قات استحاضہ کی وجہ سے لگا تار خون جاری رہتا ہے اور جب تک خون بند نہیں ہو جا تاوہ نماز نہیں پڑھتیں 'اس سلسلہ میں شریعت کا کیا تھم ہے؟
- 9 ایک شخص کی ظهر کی نماز فوت ہو گئی اور اے اس وقت یاد آیا جب
   عصر کے لئے اقامت ہو چکی' کیا وہ عصر کی نیت سے جماعت میں شامل ہو یا ظهر کی نیت ہے؟ یا پہلے تنما ظهر پڑھے پھر عصر پڑھے؟ نیز فقہاء کے اس قول کا کیا مطلب ہے کہ موجودہ نماز کے فوت ہونے کا اندیشہ ہو تو تر تیب ساقط ہو جاتی ہے؟
- ابت سی عور تیں لاپرواہی ہے نماز میں اپنے دونوں بازو یا ان کا پکھ ۸۵
   حصہ 'اور کبھی پاؤں اور بنڈلی کا پکھ حصہ کھلا رکھتی ہیں 'کیاالیں حالت میں ان کی نماز درست ہے؟
- اا ۔ عورت اگر عصریا عشاء کے وقت حیض سے پاک ہو تو کیا اسے عصر ۔ ۷۹ کے ساتھ ظہراور عشاء کے ساتھ مغرب کی نماز بھی بڑھنی ہوگی؟
- ۱۲ ۔ جس متجد کے اندریا اس کے صحن میں یا قبلہ کی جانب کوئی قبر ہو اس میں نماز مڑھنا کیساہے؟
- ۱۳ بہت سے مزدور ظہر اور عصر کی نمازیں موخر کرکے رات میں پڑھتے ا۸ بیں' اور یہ عذر بیش کرتے ہیں کہ وہ کام میں مشغول تھے یا ان کے کیڑے نایاک اور میلے تھے' آپ انہیں اس سلسلہ میں کیا تھیجت

## فرماتے ہیں؟

- ۱۳ جو شخص نماز سے سلام پھیرنے کے بعد اپنے کیڑوں میں نجاست پائے ، ۸۱ تو کیا ہے نماز دہرانی ہوگی؟
- موجودہ دور میں بہت ہے لوگ نماذ کی ادائیگی میں سستی برتے ہیں
   اور بعض تو ایسے ہیں جو بالکل پڑھتے ہی نہیں' ایسے لوگوں کے بارے میں شریعت کا کیا تھم ہے؟ نیز ان لوگوں کے تعلق سے ایک مسلمان
   برکیا ذمہ داری عائد ہوتی ہے؟
- ۱۶ بعض لوگ گاڑی وغیرہ کے حادثہ سے دوچار ہونے کے سبب چند ۸۸ دنوں کے لئے دماغی توازن کھو بیٹھتے ہیں یا ان پر بیبوشی طاری رہتی ہے'کیا ہوش و حواس درست ہو جانے کے بعد ایسے لوگوں پر فوت شدہ نمازوں کی قضاواجب ہے؟
- است سے مریض نماز کی ادائیگی میں سستی برتبتے ہیں اور کہتے ہیں کہ شفایاب ہونے کے بعد قضا کر لیں گے 'اور بعض پاکی و طہارت پر قادر نہ ہونے کا بہانہ بناتے ہیں'ایسے لوگوں کو آپ کیا تھیجت فرماتے ہیں'؟
- ۱ک شخف نے جان بو جھ کر ایک یا ایک سے زیادہ وقت کی نمازیں
   چھوڑ دیں' مگر بعد میں اس نے اللہ کی توفیق سے بچی توبہ کرلی' کیاوہ
   چھوڑی ہوئی نمازوں کی قضا کرے؟
- 91 بعض لوگ کہتے ہیں کہ اگر اول وقت پر اذان نہیں دی گئی تو بعد میں اور اور کیا رائے اذان دینے کی کوئی ضرورت نہیں' اس بارے میں آپ کی کیا رائے ہے؟ اور کیا صحراء و بیابان میں تنا شخص کے لئے اذان دینا مشروع

- ?~
- کیا صرف عورتوں کے لئے خواہ وہ سفر میں ہوں یا حضر میں 'تنایا ۹۲
   باجماعت نماز پڑھنے کے لئے اذان اور اقامت مشروع ہے؟
- ۲۱ کسی تنهاشخص نے یا کسی جماعت نے بھول کر بلاا قامت نماز پڑھ لی' ۹۳ و توکیااس سے نماز متاثر ہوگی؟
- ۲۲ فجر کی اذان میں ''الصلاۃ خیر من النوم'' کہنے کی کیادلیل ہے؟ نیز ابعض لوگ اذان میں ''حی علی خیر العل '' کا اضافہ کرتے ہیں 'کیا شریعت میں اس کی کوئی اصل ہے؟
- ۳۳ حدیث میں وارد ہے کہ نماز کسوف کے لئے ''الصلاۃ جامعہ'' کمہ کر منادی کی جائے'کیا ہے کلمہ ایک بار کہا جائے یا بار بار کہنا مشروع ہے؟ اور اگر تکمرار مشروع ہے تو اسکی کیاحد ہے؟
- ۲۴ بہت ہے لوگ سترہ کے معاملہ میں شدت برتے ہیں ' جبکہ بعض لوگ ان کے برعکس ستی برتے ہیں ' اس سلسلہ میں حق بات کیا ہے؟
   اور اگر سترہ رکھنے کے لئے کوئی چیز نہ ملے تو کیا لکیر سترہ کے قائم مقام ہو علی ہے؟
   مقام ہو علی ہے؟ اور کیا شریعت میں اس کی کوئی دلیل ہے؟
- ۲۷ بہت ہے لوگ جلسہ استراحت کا اہتمام کرتے ہیں اور اگر کسی نے ۹۷

- نہیں کیا تو اس پر اعتراض کرتے ہیں' تو اس کا کیا تھم ہے؟ اور کیا ہیہ منفرد کی طرح امام اور مقتدی کے لئے بھی مشروع ہے؟
- ہوائی جماز میں نماز ادا کرنے کا طریقہ کیا ہے؟ اور کیا جماز میں اول
   وقت پر نماز پڑھنا افضل ہے یا ہوائی اڈہ پر پہنچنے کا انتظار کرنا' اگر نماز
   آخروقت میں جماز کے پہنچنے کی امید ہو؟
- ۲۸ بہت ہے لوگ نماز میں بکشرت لغو کام اور حرکتیں کرتے رہتے ہیں 'تو کام در حرکتیں کرتے رہتے ہیں 'تو کیا نماز کے باطل ہونے کے لئے حرکت کی کوئی حد متعین ہے؟ اور بعض لوگ لگا تاریتین حرکت کرنے سے نماز کو باطل قرار دیتے ہیں 'تو کیا اس تحدید کی کوئی اصل ہے؟
- ۲۹ سجدے میں جاتے وقت پہلے دونوں ہاتھوں کا زمین پر رکھناافضل ہے یا گٹنوں کا؟ نیز اس مسکلہ میں وارد دونوں حدیثوں کے درمیان تطبیق کی کیاصورت ہے؟
- ۳۰ نماز میں تھکھارنے' پھو تکنے اور رونے کے بارے میں آپ کی کیا ۱۰۲ رائے ہے؟ اور کیاان چڑوں سے نماز باطل ہو جائے گی؟
- اس سلسلہ میں سلسلہ میں اور کیا اس سلسلہ میں اور کیا اس سلسلہ میں حرم شریف کا حکم ہے؟ اور قطع صلاۃ کا کیا مطلب ہے؟ نیز نمازی کے آگے سے کالا کتا یا عورت یا گدھا گذر حائے تو کیا اے نماز لوٹانا ہوگی؟
- ۳۲ فرض نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کر دعا مانگنے کے بارے میں آپ کی کیا ۱۰۴۰ رائے ہے؟ اور کیااس سلسلہ میں فرض نماز کے درمیان اور نفل نماز کے درمیان کوئی فرق ہے؟

- ۳۳ ۔ ہم نے بعض لوگوں کو یہ کہتے ہوئے سنا ہے کہ نماز کے بعد ببیثانی پر ۷۰۱ گلی ہوئی مٹی کا حھاڑنا مکروہ ہے' کیاس بات کی کوئی دلیل ہے؟
- ۳۴ ۔ فرض نماز سے سلام پھیرنے کے بعد مصافحہ کرنے کا کیا حکم ہے؟ کیا ۔ ۱۰۷ اس سلسلہ میں فرض نماز کے اور نفل نماز کے ورمیان کوئی فرق ہے؟
- ۳۵ ۔ فرض نماز کے بعد سنت پڑھنے کے لئے جگہ بدلنے کا کیا تھم ہے؟ کیا ۔ ۱۰۹ اس کے مستحب ہونے کی کوئی دلیل ہے؟
- ۳۶ فجرادر مغرب کی نمازوں کے بعد " لا اللہ الا اللہ' وحدہ لا شریک لہ' لہ اسم الملک ولہ الحمد' یحی و سمیت' و هو علی کل شی قدیر'' کو دس دس بار پڑھنے کی ترغیب آئی ہے'کیااس سلسلہ میں وارد حدیثیں صحیح ہیں؟
  - ستی برتے ہیں بہت ہے مسلمان جماعت کے ساتھ نماز ادا کرنے میں ااا
     ستی برتے ہیں اور دلیل میں بیہ کتے ہیں کہ بعض علماء جماعت کے وجوب کے قائل نہیں' سوال بیہ ہے کہ نماز باجماعت کا حکم کیا ہے؟
     اور ایسے لوگوں کو آپ کیا تھیجت فرماتے ہیں؟
- ۳۸ امام کے پیچھے قرآت کرنے کے سلسلہ میں علماء کی رائیں مختلف ہیں' ۱۱۱۳ اس سلسلہ میں صحیح کیا ہے؟ اور کیا مقتدی کے لئے سورہ فاتحہ پڑھنا واجب ہے؟ اور اگر امام قرآت کے دوران سکتوں کا اجتمام نہ کرے تو پھر مقتدی سورہ فاتحہ کب پڑھے گا؟ اور کیا امام کے لئے سورہ فاتحہ سے فارغ ہونے کے بعد سکتہ کرنا مشروع ہے آگہ مقتدی سورہ فاتحہ بڑھے لیں؟
  - ۳۹ ۔ صحیح حدیث میں پیازیالسن یا گند نہ کھاکر مسجد آنے سے رو کا گیاہے' ۱۱۲ کیااس حکم میں عام حرام و بدبودار چیزیں مثلاً بیزی سگریٹ وغیرہ بھی

- داخل ہیں؟ اور کیااس کا مطلب سے ہے کہ جس نے ان میں سے کوئی چزاستعال کرلی وہ جماعت سے پیچھے رہنے میں معذور ہے؟
- ۳۰ مف کی ابتدا دائیں جانب ہے کی جائے یا امام کے پیچھے ہے؟ اور کیا ادا کا دائیں اور بائیں دونوں جانب سے صف کا اس طرح برابر ہونا ضروری ہے کہ اس کے لئے یہ کہا جائے کہ صفیں برابر کرلو' جیسا کہ بہت ہے ائمہ کرتے ہیں؟
- اس متنقل کے پیچیے مفرض کی نماز کاکیا تھم ہے؟
- ۳۲ صف کے پیچھے اکیلے کھڑے ہو کر نماز پڑھنے کا کیا حکم ہے؟ اور اگر کوئی ااا فخص متجد میں داخل ہو اور جگہ نہ پائے تو کیا کرے؟ اور کیا نا بالغ بچہ کے ساتھ وہ صف بنا سکتاہے؟
- ۳۳ کیاامام کے لئے امامت کی نیت کرنا شرط ہے؟ اور اگر کوئی شخص مسجد آئے اور کسی کو نماز پڑھتا ہوا پائے تو کیا وہ اس کے ساتھ شامل ہو جائے؟ اور کیامسبوق کی اقتدامیں نماز مڑھنا درست ہے؟
- ۳۴ مسبوق نے جو رکعتیں امام کے ساتھ پائی ہیں کیا یہ اس کی پہلی شار کی ۔ ۱۲۲ حائیں گی ہا آخری؟
- ۳۵ جمعہ کے دن بعض معجدول میں اتن بھیڑ ہوتی ہے کہ کچھ لوگ امام کی ۱۲۳
   اقتدا میں راستوں اور سڑکوں پر نماز پڑھتے ہیں' اس سلسلہ میں آپ
   کی کیارائے ہے؟
- ۳۶ اگر کوئی شخص امام کو رکوع کی حالت میں پائے تو اس وقت اس کے ۱۲۴ کے اس کے سے ۱۲۴ کے کیا مشروع ہے؟ کیا رکعت پانے کے لئے امام کے رکوع سے اٹھنے سے پہلے اس کے لئے ''سجان ربی العظیم'' کہنا شرط ہے؟

- 4 / بعض ائمہ معجد میں داخل ہونے والے کے رکعت پالینے کا انتظار ۔ ۱۲۵ کرتے ہیں' جبکہ بعض یہ کہتے ہیں کہ انتظار مشروع نہیں' اس مسئلہ میں صحیح کیاہے؟
- ۳۸ جب کوئی شخص دویا دو سے زیادہ بچوں کی امامت کرے تو کیا انہیں ۱۲۱ ایٹے پیچھے کھڑا کرے یا اپنے دائیں؟ اور کیا بچوں کی صف بندی کے لئے بلوغت شرط ہے؟
- 9%۔ بعض لوگوں کا کہنا ہے کہ پہلی جماعت ختم ہو جانے کے بعد مسجد میں 114 دوسری جماعت قائم کرنا جائز نہیں' کیا اس قول کی کوئی اصل ہے؟ اور اس مسئلہ میں درست کیا ہے؟
- ۵۰ نماز کے دوران امام کا وضو ٹوٹ جائے تو وہ کیا کرے؟ کیا وہ کسی کو اپنا ۱۲۷
   قائم مقام بنا دے جو لوگوں کی نماز مکمل کرائے؟ یا سب کی نماز باطل ہو جائے گی اور وہ از سرنو کسی کو نماز پڑھانے کا حکم دے؟
- ۵۱ کیا امام کے ساتھ صرف سلام پالینے ہے جماعت کی فضیلت حاصل ہو جائے گی یا اس کے لئے کم از کم ایک رکعت کا پانا ضروری ہے؟ اور اگر چند لوگ اس وقت معجد پہنچیں جب امام آخری تشہد میں ہو تو کیا ان کے لئے امام کے ساتھ جماعت میں شامل ہو جانا افضل ہے یا امام کے سلام کا نظار کرکے الگ جماعت کے ساتھ نماز پڑھنا؟
- ۵۲ بعض لوگ فجری اقامت ہو جانے کے بعد مبجد آتے ہیں تو پہلے فجری ۱۳۰۰ دو رکعت سنت پڑھتے ہیں پھر جماعت میں شامل ہوتے ہیں' تو اس کا کیا تھم ہے؟ اور کیا فجر کی چھوٹی ہوئی سنت نماز فجرکے فور آبعد پڑھنا افضل ہے یا طلوع آفاب کا انتظار کر لینے کے بعد؟

- ۵۳ ایک شخص نے ہماری امامت کی اور صرف دائیں جانب سلام پھیرا' ۔ ۱۳۰ کیاایک ہی سلام پر اکتفا کرنا جائز ہے؟
- ۵۴ ایک شخص امام کے ساتھ جماعت میں شامل ہوا اور اسے دو رکعتیں ۱۳۱ ملیں مگر بعد میں پتہ چلا کہ امام نے بھول کرپانچ رکعتیں پڑھا دی ہیں ' وکیا وہ امام کے ساتھ پڑھی ہوئی اس زائد رکعت کو شار کرکے بعد میں صرف دو رکعت پوری کرے'یا اسے لغو سمجھ کر تین رکعت بڑھے؟
- ۵۵ کسی امام نے لوگوں کو بھول کر بے وضو نماز پڑھا دی 'اور اسے نماز ۱۳۲ کے دوران 'یا سلام پھیرنے کے بعد لوگوں کے منتشر ہونے سے پہلے یالوگوں کے منتشر ہو جانے کے بعدیاد آیا تو ندکورہ تمام حالات میں اس نماز کاکما تھم ہے ؟
- ۵۶ جو شخص بیزی سگریٹ بیتایا داڑھی مونڈ تایا ازار کو ٹخوں سے پنچے لئکا ۱۳۲ کے رکھتا ہو' یا اس قتم کی اور کسی معصیت کاار تکاب کر تا ہو اس کی امامت کا کہا تھم ہے؟
- ۵۷ یہ معلوم ہے کہ مقتدی اگر اکیلا ہو تو وہ امام کے دائیں جانب کھڑا
  ہوگا' تو کیااس کے لئے امام ہے کچھ بیچھے ہث کر کھڑا ہونا مشروع ہے'
  جیسا کہ بعض لوگ کرتے ہیں؟
- ۵۸ کسی کو نماز میں بیہ شک ہو جائے کہ اس نے تین رکعتیں پڑھی ہیں یا ۱۳۳۰ جیار' توالیمی صورت میں وہ کیا کرے؟
- ۵۹ سجدہ سموکب سلام سے پہلے مشروع ہے اور کب سلام کے بعد؟ نیز سمام سے سلام ہے بعد؟ نیز سموکی مشروعیت بطور وجوب ہے

- يا لطور استحباب؟
- ۱۳۹ مسبوق ہے اگر نماز میں بھول چوک ہو جائے تو کیا وہ سجد ہ سمو کرے ' ۱۳۶۱
   اور کب کرے ؟ نیز مقتذی ہے اگر بھول چوک ہو جائے تو کیا اسے
   سحد ہ سمو کرنا ہے ؟
- ۱۳ اگر کسی نے چار رکعت والی نماز کی آخری دو رکعتوں میں سورہ فاتحہ ۱۳۲
   کے ساتھ کوئی سورت پڑھ دی' یا سجدہ میں قرآت کر دی' یا دونوں سجدوں کے در میان ''سجان رہی العظیم'' پڑھ دیا' یا سری نماز میں بلند آواز سے یا جمری نماز میں آہستہ سے قرآت کر دی' تو کیا ان حالات میں اس کے لئے سحدہ سہو کرنا مشروع ہے؟
- ۱۳۸ بعض لوگ جمع اور قصر کولازم و ملزوم سجھتے ہیں' اس سلسلہ میں آپ ۱۳۸ کی کیا رائے ہے؟ اور کیا مسافر کے لئے صرف قصر کرنا افضل ہے یا جمع اور قصر دونوں؟
- ۱۳۹ ایک شخص ابھی شہر ہی میں ہے کہ نماز کاوقت ہو گیا' پھروہ نماز ادا کئے ۱۳۹ بغیر سفر کے لئے نکل پڑا' تو کیااس کے لئے قصراور جمع کرنا درست ہے یا نہیں؟ ایسے ہی ایک شخص نے ظہراور عصر کی نمازیں سفر میں قصر اور جمع کے ساتھ پڑھ لیں' پھروہ عصر کے وقت ہی میں شہر پہنچ گیا' تو کیااں کا یہ فعل درست ہے؟
- ۱۴۰ جس سفر میں قصر کرنا جائز ہے اس کے بارے میں آپ کی کیا رائے ۱۴۰ ہے؟ کیا اس کی مسافت کی کوئی مقدار متعین ہے؟ اور اگر کوئی شخص سفر میں چار دن سے زیادہ قیام کا ارادہ رکھتا ہو تو کیا وہ قصر کی رخصت سے فائدہ اٹھا سکتا ہے؟

 ۲۵ - آج کل شهرول میں بارش کے موقع پر مغرب وعشاء کے در میان جمع 191 کرنے کے بارے میں آپ کی کیارائے ہے' جبکہ سڑ کیں اور راہتے ہموار اور روشن ہیں 'اور مسجد حانے میں نہ تو کوئی د شواری ہے نہ کیچڑ؟ ۲۲ - کیادونمازول کے در میان جمع کرنے کے لیے نیت شرط ہے؟ 174 ۲۷ - کیادونمازول کے در میان جع کرتے وقت تشکسل ضروری ہے؟ ۲۸ - اگر ہم سفر میں ہوں اور ظہر کے وقت ہمارا گذر کسی مسجد ہے ہو تو کیا 100 ہم ظہر کی نمازاس معجد کی جماعت کے ساتھ پڑھیں اور پھر عصر کی نماز الگ قصر کے ساتھ پڑھیں'یاہم اپنی دونوں نمازیں الگ پڑھیں ؟ اور اگر ہم نے ظہر کی نماز جماعت کے ساتھ پڑھ لی تو کیانسلسل قائم رکھنے کے لئے سلام پھیرنے کے فور أبعد عصر کی نماز کے لئے كھڑ ہے ہوں گے یا ذکراور تشبیحو تہلیل سے فارغ ہونے کے بعد پڑھیں گے ؟ ۱۹۳ مسافر کے پیچھے متیم کی نماز اور مقیم کے پیچھے مسافر کی نماز کا کیا ۱۳۴ تھم ہے ؟ اور کیا مسافر کے لئے ایس حالت میں قصر کرناورست ہے '

کہ - بارش کے موقع پر مغرب وعشاء کے در میان جمع کرتے وقت ۱۳۵
 بعض لوگ کچھ دیرہے اس وقت آتے ہیں جب امام عشاء کی نماز میں
 ہو تاہے 'پھر مغرب کی نماز سمجھ کروہ جماعت میں شامل ہو جاتے ہیں '
 اب انہیں کیا کرناچا ہئے ؟

خواه و هامام هو مامقتری ؟

اک - سفر میں قصر کرتے وقت سنن موکدہ پڑھی جائیں یا نہ پڑھی ۱۳۶
 جائیں' اس سلسلہ میں لوگوں کی رائیں مختلف ہیں'اس سلسلہ میں
 اوراسی طرح مطلق نفل نماز جیسے نماز تہجہ کے سلسلہ میں آپ کی کیا

#### رائے ہے؟

- ۲۷ کیاسجد ۂ تلاوت کے لئے طہارت شرط ہے؟ اور نماز کی حالت ۲۳ ا میں ہویانماز سے باہر کیا سجدہ میں جاتے وقت اورا شخصے وقت "اللہ اکبر" کہنا مشروع ہے؟ نیز اس سجدہ میں کیا پڑھا جائے گا؟ اور اگریہ سجدہ نماز سے باہر ہو تو کیا سجدہ سے اٹھنے کے بعد سلام پھیرنامشروع ہے؟
- ۳۷ کیاممنوع او قات میں نماز کسوف ادراس طرح تحیة المسجد وغیر ہ پڑھنا ۔ ۱۳۹ درست ہے ؟
- سے ۔ جن احادیث میں نماز کے آخر میں ذکرو دعا کی ترغیب آئی ہے وہاں ۔ ۱۵۰ "وبر"کالفظ استعال ہواہے' "وبر"سے کیامر ادہے کیاسلام پھیرنے سے پہلے نماز کا آخری حصہ یاسلام کا پھیرنے کے بعد ؟
- 22- فرض نمازوں کے بعدا یک مخصوص طریقہ پراجتا کی ذکر کا کیا حکم ہے' جیسا کہ بعض لوگ کرتے ہیں'اور کیا بلند آواز سے ذکر کرنا مسنون ہے یا آہت ہے؟
- ۱۵۳ کوئی شخص بھول کر نماز میں بات کرلے تو کیا اس کی نماز باطل ہو ۱۵۳ مار کا دور کار کا دور ک

# زكوة

- ا تارک ز کوۃ کا کیا تھم ہے ؟ اور کیاز کوۃ کا منگر ہو کرز کوۃ نہ دینے اور ۵۷ ا بخل و تنجو سی کی وجہ سے ز کوۃ نہ دینے اور غفلت ولا پرواہی کی وجہ سے ز کوۃ نہ دینے کی صور تول میں فرق ہے ؟

- کی ذکو ۃ نکالی جائے گی؟ اور اگر نکالی جائے تو اس کی کیا کیفیت ہوگی؟
- ۳ کیا یہ جائز ہے کہ زکو ہ کی وجہ سے دویا تین آدمی اپنے اپنے مولیثی ۔ ۱۹۰ باہم ملالیں؟
- ۳ ایک شخص کے پاس سو اونٹ ہیں' لیکن سال کا بیشتر حصہ وہ انہیں ۔ ۱۹۲ چارہ دے کریالتاہے' کیاان اونٹوں میں زکو ۃ ہے؟
- جس فقیر کو زکو ة دی جانی چاہیئے مختلف وقت میں اس کے فقر و غربت ۱۹۳
   کا اندازہ کیساں نہیں ہو تا' آخر اس کا معیار کیا ہے؟ اور جب زکو ة
   دینے والے پر بیہ واضح ہو جائے کہ اس نے زکو ة غیر مستحق کو دے
   دی ہے تو کیاوہ دوبارہ زکو ۃ نکالے گا؟
- ۲ ایک شخص پردلیس میں ہے اور وہاں اس کے پلیے چوری ہوگئے 'کیا ۱۹۳
   ایسے شخص کو زکو ۃ دی جاسکتی ہے 'جبکہ موجودہ دور میں مالی معاملات بالکل آسان ہوگئے ہیں؟
- بو سنیا اور ہرزگونیا کے مسلم مجاہدین اور انہی جیسے دیگر مجاہدین کو زکوۃ
   کا مال دینے میں بعض لوگوں کو تردد ہو تا ہے' اس مسئلہ میں آپ کی
   کیا رائے ہے؟ اور کیا اس وقت ان مجاہدین کو ذکوۃ دینا زیادہ بهترہے
   یا دنیا کے مختلف خطوں میں اسلامی مراکز چلانے والوں کو؟ یا خود اپنے
   ملک کے فقراء کو دینا زیادہ بہترہے بھلے ہی اول الذکر دونوں صنف ان
   بہترہوں؟
- ۸ زیر استعال زبورات یا استعال کے لئے یا عادیة دینے کے لیے تیار ۱۹۹
   کرائے گئے زبورات کی زکو ۃ کے بارے میں علماء کا اختلاف معروف ہے اس بارے میں آپ کی کیا رائے ہے؟

- ۔ بعض فقہاء استعال کے زیورات میں ذکو ہ واجب ہونے کی یوں تروید 11۸ کرتے ہیں کہ صحابہ کرام اور تابعین عظام کے زمانے میں زیورات کی ذکو ہ دینا عام نہیں ہوا' حالا نکہ تقریباً کوئی بھی گھر زیورسے خالی نہیں ہو تا' فقہاء کی اس دلیل کا کیا جواب ہے؟
- ۱۰ ۔ ایک شخص کئی قتم کے سامان کی تجارت کر تاہے' مثلاً ملبوسات کی اور ۱۷۰ مرح نکالے؟ بر تنوں وغیرہ کی تجارت' وہ زکو ہ کس طرح نکالے؟
- ۱۱ موجودہ دور میں کمپنیوں میں شیئر لئے جاتے ہیں 'کیاان شیئر میں ذکو ۃ
   ۱۲ موجودہ دور آگر ہے تو کیسے نکالی جائے؟
- ۱۲ ایک شخص کا سارا دار و مدار ملانه تنخواه پر ہے 'جس کا کچھ حصه خرچ الاا کرتا ہے اور کچھ حصه بچاکر جمع کرتا ہے 'وہ اپنے اس جمع کردہ مال کی ذکو ق<sup>ائ</sup>س طرح نکالے ؟
- ۱۳ ۔ ایک شخص کی وفات ہو گئی اور اس نے اپنے پیچھے مال اور پچھے میتیم اے ا چھوڑے'کیااس مال میں زکو ۃ ہے؟ اور اگر ہے تو کون ادا کرے؟
- ۱۷۳ وقت حاضر میں استعمال اور غیراستعمال کے لیے تیار شدہ زیورات کی ۱۷۳ متعدد فقیمیں پائی جاتی ہیں' تو کیاان میں زکو ہے؟ اور اگریے زیورات زینت و آرائش کے لئے یا استعمال کے لئے برتن کی شکل میں ہوں تو ان کاکیا حکم ہے؟
- ۱۵ بعض کسان زراعت میں صرف بارش کے پانی پر اکتفا کرتے ہیں' تو کیا ۲۵۰ اس پیداوار میں زکو ۃ ہے؟ اور کیا اس کا حکم اس پیداوار سے مختلف ہو گا جے مانی کی مشین اور موڑ کے ذریعہ سینجا گیا ہو؟
- 17 بعض مزرعوں میں کی طرح کے میوے اور سبزیاں پیدا ہوتی ہیں کیا مادا

- ان میں زکو ۃ ہے؟ اور وہ کون کون سی پیداوار ہیں جن میں زکو ۃ واجب ہوتی ہے؟
- انساب ذکو ہ کے جاننے کے پیانے مختلف ہیں' ان پیانوں کی تعیین
   انسانہ میں خود ہمارے علماء کے در میان بھی اختلاف ہے' سوال یہ
   کہ موجودہ وقت میں نصاب کے جاننے کا سب سے صحیح پیانہ کیا
   ہے؟
- ۱۸ بہت سے لوگ بینکوں کے ساتھ معاملہ کرتے ہیں' جس میں کبھی حرام ۱۷۶ معاملات مثلاً سودی کار وبار بھی شامل ہوتے ہیں' کیااس طرح کے مال میں ذکو ہ ہے؟ اور اگر ہے تو اس کے نکالنے کا طریقہ کیا ہے؟
- 19 صدقہ فطر کاکیا تھم ہے؟ اور کیا اس میں بھی نصاب ہے؟ اور کیا صدقہ 12۸ فطر کے غلے متعین ہیں؟ اور اگر متعین ہیں تو کیا کیا ہیں؟ اور کیا مروپر گھر بھر کی جانب سے 'جن میں ہیوی اور خادم بھی ہیں 'صدقہ فطر نکالنا واجب ہے؟
- ۲۰ بوسنیا اور ہرزگونیا وغیرہ کے مسلم مجاہدین کو صدقہ فطر دینا کیسا ہے؟ ۔ ۱۷۹ اور اگر فتو کی جواز کا ہے تو پھراس سلسلہ میں افضل کیا ہے؟

#### روزه

- ۱ رمضان کے روزے کن لوگوں پر فرض ہیں؟ نیز رمضان کے روزوں ۱۸۳
   کی اور نفل روزوں کی کیا فضیات ہے؟
- ۲ کیا سوجھ بوجھ رکھنے والے نیچ سے روزہ رکھوایا جائے گا؟ اور اگر ۱۸۵
   روزہ رکھنے کے دوران ہی وہ بالغ ہو جائے تو کیاب روزہ فرض روزہ کی طرف ہے گائی۔

- سو۔ میافر کے لیے سفر میں اور خصوصاً ایسے سفر میں جس میں کسی طرح کی ۱۸۷ مشقت دریش نہ ہو' روزہ رکھناافعنل ہے یا نہ رکھنا؟
- م ۔ ماہ رمضان کا شروع ہونااور اختتام کو پنچنائس چیز سے ثابت ہو گا؟ اور ۱۸۸ اگر رمضان کے شروع ہونے یا تکمل ہونے کے وقت صرف ایک شخص نے اکلے جاند دیکھاتو اس کا کیا تھم ہے؟
- ۵ مطلع بدل جائے تو لوگ کس طرح روزے رکھیں؟ اور کیا دور دراز ۱۸۹
   ملکوں مثلاً امریکہ اور آسٹریلیا وغیرہ میں رہنے والول کے لئے ضروری
   ہیں؟
- جن ملکوں میں دن اکیس گھنٹے تک بڑا ہو تا ہے وہاں کے لوگ کس
   طرح روزہ رکھیں؟ ای طرح جن ملکوں میں دن بہت ہی چھوٹا ہو تا
   ہے وہاں کے لوگ کیا کریں؟ اور ای طرح وہ ممالک جمال دن اور
   رات چھے چھے ماہ تک لیے ہوتے ہیں وہاں کے لوگ کس طرح روزہ
   رکھیں؟
- ے ۔ کیا اذان شروع ہونے کے ساتھ ہی سحری کھانے سے رک جانا 199 ضروری ہے یا اذان ختم ہونے تک کھا' کی سکتے ہیں؟
- ۸ کیا حاملہ اور دودھ بلانے والی عورت کے لئے روزہ نہ رکھنے کی ۲۰۰ اجازت ہے؟اور کیاایسی عورتوں کو چھوٹے ہوئے روزوں کی قضا کرنی ہوگی ہا روزہ نہ رکھنے کے بدلے کفارہ دیٹا ہوگا؟
- 9 ۔ وہ لوگ جن کے لئے روزہ نہ رکھنے کی اجازت ہے' مثلاً عمر رسیدہ مرد
   و عورت اور ایسا مریض جس کے شفلاب ہونے کی امید نہ ہو' ایسے
   لوگوں کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے؟ کیا روزہ نہ رکھنے کے

- عوض انهیں فدیہ دینا ہو گا؟
- ۔ حیض اور نقاس والی عورتوں کے لئے روزہ رکھنے کا کیا تھم ہے؟ اور
   اگر انہوں نے چھوٹے ہوئے روزوں کی قضا آئندہ رمضان تک موخر
   کردی تو ان بر کیالازم ہے؟
- ۱۱ جس شخص کے ذمہ رمضان کے روزوں کی قضا ہو اس کے لئے نفلی ۲۰۳ روزہ رکھنا کیباہے؟
- ۱۲ الیسے شخص کے بارے میں کیا تھم ہے جو مریض تھا' پھراس پر رمضان ۔ ۱۲ کا مہینہ بھی آیا مگروہ روزہ نہ رکھ سکا' اور رمضان کے بعد انتقال کر گیا؟
- ۱۳ روزہ دار کے لئے رگ اور عضلات میں انجاشن لگوانے کا کیا تھم ۲۰۵ ۲۰۵ ہے؟ بیزان دونوں فتم کے انجاشن میں کیا فرق ہے؟
- ۱۴ روزہ دار کے لئے دانت کے پیٹ استعال کرنے' نیز کان کے' ناک ۔ ۲۰۵ کے اور آنکھ کے قطرے ڈالنے کا کہا حکم ہے؟
- 10 کسی شخص نے دانتوں میں تکلیف محسوس کی اور ڈاکٹر نے اس کے ۲۰۶
  دانتوں کی صفائی کر دی یا تکلیف کی جگہ دانت میں پچھ بھر دیا یا کسی
  دانت کو اکھاڑ دیا تو کیااس سے روزہ پر کوئی اثر پڑتا ہے؟ اور اگر ڈاکٹر
  نے دانت من کرنے کا انجاشن بھی دیدیا تو کیااس سے روزہ متاثر ہوتا
- ۱۷ ۔ جس شخص نے روزہ کی حالت میں بھول کر کچھ کھا' پی لیا اس کا کیا تھم ۔ ۲۰۷ ۔ ج
- اس شخص کاکیا تھم ہے جس نے رمضان کے چھوٹے ہوئے روزے

- قضانہ کئے یہاں تک کہ دو سرا رمضان آگیااور اس کے پاس کوئی عذر بھی نہیں تھا؟
- ۱۸ تارک نماز کے روزہ رکھنے کا کیا حکم ہے؟ اور اگر وہ روزہ رکھے تو کیا ۔ ۲۰۹ اس کاروزہ درست ہے؟
- 19 جس شخص نے رمضان کے روزہ کی فرضیت کا انکار کئے بغیر روزہ 11 چھوڑ دیا اس کا کیا تھم ہے؟ اور جو لاپرواہی برتنے ہوئے ایک سے زیادہ مرتبہ رمضان کے روزے چھوڑ دے تو کیا اس کی وجہ سے وہ دائرہ اسلام ہے خارج ہو جائے گا؟
- ۲۰ حائفنہ عورت اگر رمضان کے مہینہ میں دن میں پاک ہو جائے تو اس
   کا کیا تھم ہے؟
- ۲۱ ۔ روزہ دار کے جہم ہے اگر خون نکل جائے' مثلاً نکیر وغیرہ چھوٹ
   جائے تو اس کا کیا تھم ہے؟ اور کیا روزہ دار کے لئے روزہ کی حالت
   میں اپنے خون کے کچھ حصہ کا صدقہ کرنا یا چیک اپ کے لئے خون
   نکلوانا جائزہے؟
- ۲۲ ۔ کسی روزہ دارنے یہ سمجھ کر کہ آفتاب غروب ہو چکا'یا بیہ سمجھ کر کہ ۔ ۲۱۳ ابھی صبح صادق طلوع نہیں ہوئی ہے''کچھ کھا پی لیا یا بیوی سے جماع کر لیا تو اس کا کیا حکم ہے؟
- ۳۳ ۔ جس شخص نے رمضان میں روزہ کی حالت میں بیوی ہے جماع کر لیا اس کا کیا حکم ہے؟ اور کیا مسافر کے لئے روزہ نہ رکھنے کی صورت میں بیوی ہے جماع کرنا جائز ہے؟
- ۲۲۰ ۔ تنفس وغیرہ کے مریض کے لئے روزہ کی حالت میں مند میں بخاخ 🛚 ۲۱۵

# (اسیرے) استعال کرنے کا کیا تھم ہے؟

- ۲۵ روزہ دار کے لئے بوقت ضرورت پائخانہ کے راستہ سے حقنہ لگوانا کیا ۔ ۲۱۵ ۔ ۔ ؟
- ۲۲ روزه کی حالت میں کسی کوخود بخود قے ہو جائے تو اس کاکیا تھم ہے؟ ۲۱۲
- ۲۷ گردہ کے مریض کے لئے روزہ کی حالت میں خون تبدیل کرانا کیا ا
- ۲۸ مرد اور عورت کے لئے اعتکاف کا کیا تھم ہے؟ اور کیا اعتکاف کرنے ۲۱۷ کے لئے روزہ شرط ہے؟ اور معتکف بحالت اعتکاف کیا کرے؟ نیزوہ اپنے معتکف میں کس وقت داخل ہو اور کب باہر نکلے؟ حج
- ا جج کے تین اقسام کون کون سے ہیں ادر ہرایک کی ادائیگی کا طریقہ کیا ۔ ۲۲۳ ہے؟ نیزان میں سب سے افضل جج کون ساہے؟
- ۲ ایک شخص نے جج کے کسی مہینہ میں عمرہ کیا' پھر مکہ سے مدینہ چلا گیا
   ۱ور جج کاوفت آنے تک وہیں ٹھہرا رہا' کیا ایسے شخص کے لئے جج تمتع
   کرنا ضروری ہے' یا اسے اختیار ہے کہ جج کی تین قسموں میں سے جو
   چاہے اداکر لے؟
- ۳ جو شخص حج یا عمرہ کا تلبیہ پکارنے کے بعد میقات سے آگے بڑھ گیااور ۳۳۲ کوئی شرط نہیں باندھی' پھر اسے کوئی عارضہ مثلاً مرض وغیرہ لاحق ہوگیا جو حج یا عمرہ کی ادائیگی سے مانع ہے' تو الیمی صورت میں اسے کیا کرنا چاہئے'؟
- ہ ۔ ایک شخص نے میقات ہے احرام باندھا لیکن تلبیہ میں "لبیک عمرہ ہے ۔ د دیا

- متمتعا بها الی الج "کهنا بھول گیا' تو کیاوہ جج تمتع پورا کرے گا؟ اور عمرہ سے حلال ہونے کے بعد جب مکہ سے جج کا احرام باندھے تو اسے کیا کرنا ہو گا؟
- ۵ کسی شخص نے اپنی مال کی طرف سے جج کیا اور میقات پر اس نے جج ۲۳۴ کا تلام کا کیا تھم کا تلبیہ بھی بیارا' لیکن مال کی طرف سے نہیں بیکارا' اس کا کیا تھم ہے؟
- ۲ عورت کے لئے موزے اور دستانے میں احرام باندھنا کیسا ہے؟ اور ۲۳۵ ۲۳۵ جس کیڑے میں وہ احرام باندھ چکی ہے کیااس کا نکالنا جائز ہے؟
- کیا احرام کی نیت زبان سے بول کر کی جائے گی؟ اور اگر کوئی شخص
   دوسرے کی طرف سے حج کر رہا ہو تو وہ نیت کس طرح کرے؟
- ۸ جو شخص کسی کام سے مکہ آئے اور پھراسے جج کرنے کا موقع مل ۲۳۷
   جائے تو کیا وہ اپنی قیامگاہ سے احرام باندھے گایا اسے حدود حرم سے باہر جانا ہوگا؟
- ۹ کیااحرام باند سے وقت دو رکعت نماز پڑھنی واجب ہے؟
- ا جس شخص کواحرام کے دوران یا نماز کو جاتے ہوئے منی یا پیثاب کے ۲۳۹
   قطرے نکلنے کااحساس ہو وہ کیا کرے؟
- ۱۱ کیاد ھلنے کے لئے احرام کے کیڑے تبدیل کرنا جائز ہے؟
- ۱۲ نیت کرنے اور تلبیہ پکارنے سے پہلے احرام کے کیڑے میں خوشبولگانا ۲۴۱ کیباہے؟
- ۳۳۱ جو شخص یوم ترویہ سے پہلے ہی ہے منیٰ میں موجود ہواس کا کیا تھم است ۔ ۱۳۳ ہے ۔ اس کا مکہ آنا ضروری ہے یا وہ منیٰ ہی

- ے احرام باندھ لے؟
- ۱۴ کیامتمتع کے لئے تمتع کرنے کا کوئی متعین وقت ہے؟ اور کیاوہ یوم ۱۳۲ مرام ہاندھ سکتاہے؟
- 10 جو شخص حج یا عمرہ کی نیت سے یا کسی اور غرض سے مکہ آئے اور بغیر ۲۳۳ مارام باندھے میقات سے آگے بڑھ جائے اس کاکیا حکم ہے؟
- ۱۷ محرم کواگریہ خدشہ ہو کہ وہ کسی مرض یا خوف کے سبب اپنا جی یا عمرہ اور کہ دو کسی مرض کا خوف کے سبب اپنا جی یا عمرہ اور کہا کہ دو کہ دو کسی کا تو کیا کر ہے گاتو کیا کرے؟
- ١١ كياعورت كسى بھى كيڑے ميں احرام باندھ كتى ہے؟
- ۱۸ ہوائی جمازے آنے والے حاجی اور معتمر احرام کب باندھیں؟
- 19 جس شخص کی رہائش گاہ مکہ مکرمہ اور میقات کے درمیان ہو وہ احرام ۔ ۱۹ کہاں سے باند ھے؟
- ۲۰ يوم ترويه كو حاجى كمال سے احرام باندهين؟
- ۲۱ ایک شخص کسی ملک سے حج کی نیت سے آیا اور جدہ ہوائی اڈہ پر اترا' ۲۳۸ لیکن میقات سے احرام نہ باندھ کر جدہ شہرسے احرام باندھا' اس کا کیا حکم ہے؟
- ۲۲ ایک شخص نے جج افراد کی نیت کی' پھر مکہ بینچ کر اس نے نیت بدل ۲۳۹ کرچ تمتع کی کرلی' ایسے شخص کے بارے میں کیا حکم ہے؟ نیزوہ جج کا احرام کس ادر کہال ہے باندھے؟
- ۲۵۰ اس شخص کے بارے میں کیا تھم ہے جس نے جج تمتع کی نیت کی تھی' ۲۵۰ مگر میقات پر پہنچنے کے بعد اس نے اپنی رائے بدل دی اور جج افراد کا احرام باندھ لیا'کیااس پر "بدی" واجب ہے؟

- ۲۵۱ اس شخض کے بارے میں کیا تھم ہے جس نے جج اور عمرہ کا ایک ساتھ احرام باندھا، مگر مکہ پہنچ کر اس کا سفر خرچ ضائع ہو گیا اور وہ دم دینے کے لائق نہیں رہا' چنانچہ اس نے نیت بدل کر جج افراد کی کرلی' کیا ایسا کرنا صبحے ہے؟ اور اگر یہ جج وہ کسی دو سرے کی طرف سے کر رہا تھا اور اس نے اسے جج تمتع کی شرط کے ساتھ بھیجا تھا' تو الی صورت میں وہ کہا کرے؟
- ۲۵ ایک شخص نے حج قران کا حرام باندھا' لیکن عمرہ سے فارغ ہونے کے ۲۵۲ بعد اس نے احرام کھول دیا 'کیاوہ متمتع شار ہوگا؟
- ۲۷ ایسے شخص کے بارے میں کیا تھم ہے جس نے حج کیا گر نماز نہیں ۲۵۲ مرستا؟ اور کیااس کا پہ حج فرض حج کے لئے کافی ہوگا؟
- ۲۵ عورت كاايام حج مين مانع حيض گوليان استعمال كرنا كيسا ہے؟
- ۲۸ احرام باندھنے کے بعد عورت کو حیض یا نفاس کا خون آ جائے تو وہ کیا ۲۵۳ کرے؟ کیااس حال میں اس کے لیے بیت اللّٰہ کا طواف کرنا درست ہے؟ اور کیااس پر طواف وداع واجب ہے؟
- ۲۹ کیا ہر طواف کے بعد مقام ابراہیم کے پیچھے ہی طواف کی دو رکعت ۲۵۴ نماز پڑھنی ضروری ہے؟ اور جو شخص بھول کرنہ پڑھے اس کا کیا تھم
- ۰۰۰ میک شخص نے طواف افاضہ کو طواف وداع تک موخر کر دیا' پھر ۲۵۵ طواف افاضہ اور طواف وداع دونوں کی نیت سے ایک طواف کیا' اس کا کیا تھم ہے؟ اور کیارات میں طواف افاضہ کرنا جائز ہے؟
- m نماز کے لئے اقامت ہو چکی ہو اور حاجی یا معتمر ابھی طواف سے یا م

| • 60     | •          | ÷       |        |
|----------|------------|---------|--------|
| کیا کرے؟ | , ہوا ہو ل | فارح نه | سعی سے |

| کیاطواف اور سعی کے لئے باوضو ہونالازم ہے؟ | - mr                                      |
|-------------------------------------------|-------------------------------------------|
|                                           | کیاطواف اور سعی کے لئے باوضو ہونالازم ہے؟ |

- ۳۷ ج میں یا عمرہ میں دیگر اعمال ج سے فارغ ہونے کے بعد حلق کرانا اللہ ۲۵۷ افضل ہے؟ افضل ہے؟
- سے داجی عرف کے لئے کب روانہ ہو اور وہاں سے کب واپس لوٹے؟ ۲۵۸
- ۳۸ مزدلفد میں رات گذارنے کا کیا تھم ہے؟ اور وہال کتنا ٹھمرنا ہے؟ نیز ۲۵۹ منی کے لئے تحاج کب واپس ہول گے؟
- ۳۹ ایام تشریق میں عمد آیا جگہ نہ ملنے کے سبب منیٰ سے باہر رات گذارنا ۲۲۰ کیباہے؟ نیز حجاج کرام منیٰ ہے کب واپس روانہ ہوں گے؟
- ۲۲۱ حاجی کے لئے یوم النح کے اعمال کی ادائیگی کے لئے کیا طریقہ افضل
   ۲۲۱ ہے؟ اور کیایوم النحر کے اعمال میں نقد یم و تاخیر جائز ہے؟
- ۳۱ مریض'عورت اور بچه کی طرف سے رمی کے لئے نائب مقرر کرنے کا ۲۶۲ کیا حکم ہے؟
- ۲۷۲ کیا ایام تشریق میں نتیوں جمرات کو بلا عذر رات میں کنگریاں مار سکتے ۲۷۲ میں؟ اور کیا قربانی کی رات عورتوں اور کمزوروں کے ساتھ آدھی رات کی بعد مزدلفہ سے منی روانہ ہو جانے والا شخص رات ہی میں

جمرۂ عقبہ کو کنگری مار سکتاہے؟

۳۳ - حاجی جمرات کو کنگری مارنا کب شروع کریں گے اور کب بند کریں گے؟ نیز کنگری مارنے کا طریقہ کیا ہے اور کنگریوں کی تعداد کیا ہوگی؟ اور کس جمرہ سے کنگری مارنا شروع کریں گے؟

۲۶۴ - جس شخص کو بیہ شبہ ہو کہ بعض تنگریاں حوض میں نہیں گری ہیں وہ ۲۶۴۰ کا ۲۶۴۰ کی کا کہ ۲۶۴۰ کی کا کہ ۲۶۴۰ کی کا کہ کو کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کہ کا کہ کا کہ کا کہ کہ کہ کا کہ کا کہ کہ کا کہ کو کہ کا کہ کہ کہ کا کہ کا کہ کی کہ کا کہ کی کی کہ کا کہ کا کہ کہ کا کہ کا

۳۵ - کیا حجاج کے لئے یہ جائز ہے کہ وہ جمرات کے ارد گرد بڑی ہوئی ۔ ۲۲۵ کنگریوں سے جمرات کی رمی کریں؟

كَلُّ المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بسلطانة ، ١٤١٨هـ فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشم ابن باز ، عبدالعزيز بن عبدالله بن عبدالرحمن تحفة الاخوان بأجوبة مهمة تتعلق بأركان الإسلام / ترجمة أبوالمكرم بن عبد الجليل. عتيق الرحمن الأثرى -- الرياض .

> ٠٠٠ ص ١٠٠سم ردمك ٥ - ٥٦ - ٨٢٨ - ٩٩٦٠

١- العبادات (فقه اسلامي) ٢- الفقه الحنيلي أ- عبدالجليل، أبوالمكرم (مترجم) ب- الأثري،عتيق الرحمن (مترجم) ج-العنوان

ديوي ۲۵۲ 11/4/11

رقم الإيداع :١٨/٣٧١١ ردمك : ٥ - ٥٦ - ٨٢٨ -٩٩٦٠

# الطبعة الأولى 1219هـ

حقوق الطبع محفوظة يسمح بطبع هذا الكتاب بإذن خطى من المكتب



جمع و توتیب محمی بن شایع بن مجدالعزیز الشایع ترجمه إلی اللغة الأردیة ایوانزم بن مجلب ل عست متص از ارا آلازی

طُبع تحت إِشراف

طبع على نفقة أحد الحسنين جزاه الله خيراً وغفر له ولوالديه ولجميع المسملين

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بسلطانة

وقف لله تعالى

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات في حي سلطانة بالرياض

تحت إشراف وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد

هاتف ٤٢٤٠٠٧٧ فاكس ٤٢٥١٠٠٥ ص.ب ٩٢٦٧٥ الرياض ١١٦٦٣ شارع السويدي- المملكة العربية السعودية



جمع وتونيب ممتّ بن شايع بن عِبَدالعزيز الشايع

ترجمة إلى اللغة الأردية

لا منابيل مستق ارتمن الأثرى

الواح الى فيدانية

طبع تحت إشراف

كتب التعاوني للدغوة والإرشاد وتوعية الجاليات مسلطان

طبع عمر الله المرابع المسين جواة الله حم والمراب والمالية وخميع المسين

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات في حي سلطانة بالرياض

تحت إشراف وزارة الشؤون الإصلامية والأوفاف والدعوة والإرشاد

هاتف ٢٤٠٠٧٧ فاكس ٢٠٥٠٠٥ ص. ب ٩٢٦٧٥ الرياض ١١٦٦٣ شارع السويدي. المملكة العربية السعودية

مطايع التهيشان زون دايزو بالبر ١١٤٤١٠ وهرش